Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

MEMAHAMI PENERAPAN TAHAPAN TAHAPAN MANAJEMEN
PENGEMBANGAN MASYARAKAT RASULULLAH SEBAGAI
PEMIMPIN UMAT

Silviyana Dhea Az-Zahra!, Bunga Putri Ramadhania?, Najwah Atmaliyah3, Arya Putra Hafair4,
Reza Hasyim%, Mochammad Rizki Ilham Maulana$, Ajriya Mahdani’, Nurul Hidayati?
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta

silviynzhra22@gmail.com’, bungaputriramadhania@gmail.com’,

atmalivahnajwah174@gmail.com’, arya06216@gmail.com’, rezahasvim41(@gmail.com’,

rizkiilhammaulana5@gmail.com°, ajrivamahdani@gmail.com’, nurul.hidayati@uinjkt.ac.id®

Abstrak: Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam mentransformasi masyarakat Arab Jahiliyah
menjadi peradaban Madinah yang beradab dan berdaya merupakan model ideal bagi Manajemen
Pengembangan Masyarakat (MPM). Kajian ini bertujuan mengurai implementasi tahapan manajemen
(Planning, Organizing, Actuating, Controlling) yang diterapkan beliau sebagai Manajer Ideal,
menggunakan pendekatan kualitatif dan studi kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
keberhasilan MPM Rasulullah SAW terletak pada integrasi dimensi spiritual dan manajerial.
Perencanaan beliau berlandaskan visi Tauhid yang jelas, dengan strategi adaptif dari pembinaan
individu (Mekah) menuju pembangunan sistem (Madinah), bertujuan mencapai Baldatun Tayyibatun
wa Rabbun Ghafar. Pengorganisasian dicapai melalui pembentukan identitas Ummah yang solid,
didukung program ukhuwah dan pendelegasian (tafwid) yang efektif kepada individu kompeten.

Pelaksanaan ditenagai oleh Uswah Hasanah(keteladanan) dan komunikasi persuasif, menumbuhkan
komitmen intrinsik. Terakhir, Pengawasan dan Evaluasiditegakkan melalui mekanisme kontrol
partisipatif (syura) dan akuntabilitas moral yang ketat terthadap pejabat dan praktik sosial (muamalah).
Kesimpulan, model MPM ala Rasulullah SAW menawarkan kerangka kerja holistik yang
mengutamakan kemaslahatan, didasarkan pada etika kepemimpinan (siddiq, amanah, fathanah,
tabligh). Model ini relevan sebagai acuan strategis untuk pemberdayaan masyarakat kontemporer.

Kata Kunci: Manajemen Pengembangan Masyarakat, Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, Uswah
Hasanah, Syura, Baldatun Tayyibatun.

Abstract: The leadership of Prophet Mubammad SAW in transforming the Arabian Jabiliyah society into the
civilized and empowered civilization of Madinah represents an ideal model for Community Development Management
(CDM). This study aims to elaborate on the implementation of the management stages (Planning, Organizing,
Actuating, Controlling) applied by him as the ldeal Manager, using a qualitative approach and library research. The
results show that the success of the Prophet Mubammad's CDM lies in the integration of spiritual and managerial
dimensions. His Planning was based on a clear Tawhidic vision, with adaptive strategies moving from individual
character building (Mecca) to systemic development (Madinah), aiming to achieve Baldatun Tayyibatun wa Rabbun
Ghafiir. Organizing was achieved by forming a solid Ummab identity, supported by the unkhuwab (brotherhood)
program and effective delegation (tafwid) to competent individuals. Actuating was driven by Uswah Hasanah (excellent
example) and persuasive communication, fostering intrinsic commitment. Finally, Controlling and Evalnating was
enforced throngh a participatory control mechanism (synra) and strict moral acconntability for officials and social practices
(muamalah). In conclusion, the Prophet Mubammad’s CDM model offers a holistic framework prioritizing maslahab
(public welfare), grounded in leadership ethics (siddiq, amanah, fathanab, tabligh). This model is highly relevant as a
Strategic reference for contemporary community empowerment efforts.

Keywords: Community Development Management, Prophet Mubammad's Leadership, Uswah Hasanah, Syura,
Baldatun Tayyibatun.

PENDAHULUAN

10 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat


mailto:silviynzhra22@gmail.com1
mailto:bungaputriramadhania@gmail.com2
mailto:atmaliyahnajwah174@gmail.com3
mailto:arya06216@gmail.com4
mailto:rezahasyim41@gmail.com5
mailto:rizkiilhammaulana5@gmail.com6
mailto:ajriyamahdani@gmail.com7
mailto:nurul.hidayati@uinjkt.ac.id8

Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW merupakan model integral yang tak terpisahkan
antara dimensi spiritual, manajerial, dan pendidikan, menjadikannya teladan ideal sepanjang masa
(Wulandari et al., 2025: 20-34). Keberhasilan beliau tidak hanya terbatas pada penyebaran risalah
agama, tetapi juga pada kemampuan luar biasa dalam mentransformasi masyarakat Arab Jahiliyah
yang terpecah belah menjadi satu umat yang beradab dan berdaya. Transformasi fundamental ini
merupakan bukti nyata dari sebuah manajemen pengembangan masyarakat yang visioner dan
strategis. Oleh karena itu, mengkaji ulang tahapan-tahapan manajemen yang diterapkan Rasulullah
SAW menjadi sangat relevan untuk memahami strategi pemberdayaan komunitas yang efektif dan
berkelanjutan.

Meskipun seringkali dikaji dari perspektif keagamaan murni, sosok Nabi Muhammad SAW
juga merupakan seorang manajer dan pemimpin masyarakat (manajer pemberdayaan) yang ulung.
Beliau menampilkan kemampuan manajerial yang hebat dalam merencanakan, mengorganisir,
melaksanakan, dan mengawasi berbagai aspek kehidupan umatnya (Fadila et al., 2025: 1).
Keahlian ini mencakup segala hal, mulai dari pembinaan individu (pendidikan karakter) hingga
penataan sistem sosial, ekonomi, dan politik yang komprehensif. Kajian ini secara spesifik akan
memfokuskan pada tahapan-tahapan yang membentuk proses manajemen pengembangan
masyarakat (Community Development Management) yang beliau terapkan.

Manajemen Pengembangan Masyarakat Islam (PMI) berakar pada upaya-upaya profetik
yang bertujuan untuk mencapai kesejahteraan lahir dan batin umat, sebagaimana dicontohkan pada
masa Rasulullah SAW (Yanti, 2024: 96-110). Tujuannya adalah membangun dan memberdayakan
kesejahteraan masyarakat secara holistik, mencakup aspek spiritual, sosial, dan ekonomi. Menurut
Rifai (2018: 12), tujuan utama manajemen dalam Islam adalah mencapai maslahah (kemaslahatan
umum) melalui cara-cara yang etis dan profesional. Keberhasilan PMI pada masa Nabi menjadi
dasar kuat bagi implementasi program pengembangan masyarakat di era kontemporer (Yanti,
2024: 96-110).

Tahapan manajemen yang pertama adalah perencanaan (planning). Dalam konteks
pengembangan masyarakat alaRasulullah SAW, perencanaan ini diwujudkan melalui visi yang
jelas dan strategi dakwah yang matang (Wulandari et al., 2025: 20-34). Pada periode Mekah,
perencanaannya berfokus pada pembinaan akidah dan karakter individu (tarbiyah fardiyah),
sementara di Madinah, perencanaan diperluas menjadi pembangunan institusi dan sistem sosial
(tarbiyah jama’iyah) (Patmawati, 2014: 1-17). Hal ini menunjukkan adanya perencanaan adaptif
yang menyesuaikan strategi dengan kondisi dan potensi masyarakat.

Selanjutnya adalah tahapan pengorganisasian (organizing). Rasulullah SAW menunjukkan
keahlian ini dengan membentuk struktur sosial yang solid, dimulai dari mempersaudarakan kaum
Mubhajirin dan Ansar (ukhuwah) hingga pendelegasian tugas kepada orang-orang yang tepat dan
kompeten (Yanti, 2024: 96-110). Beliau memastikan bahwa setiap individu, terlepas dari latar
belakangnya, memiliki peran fungsional dalam komunitas. Hal ini sejalan dengan pandangan
Sa’diyah et al. (2020: 42-73) bahwa model research and development (lit. Penelitian dan
Pengembangan) ideal dalam PAI harus melibatkan penempatan peran yang strategis.

Tahapan pelaksanaan (actuating) diwujudkan melalui praktik dakwah, pendidikan, dan
kebijakan publik. Rasulullah  SAW mengimplementasikan prinsip-prinsip manajemen
pemberdayaan masyarakat dalam setiap kegiatan dakwahnya (Yanti, 2024: 96-110). Pelaksanaan
ini berlandaskan pada keteladanan (uswah hasanah), termasuk dalam kepemimpinan yang jujur,
amanah, dan berakhlak mulia (Wulandari et al., 2025: 20-34). Sebagai contoh, dalam komunikasi
dakwah, beliau menggunakan metode komunikasi yang efektif, baik secara lisan maupun tulisan,
untuk memastikan pesan disampaikan dan dipahami dengan baik (Sari, 2021: 259-78).

Tahap terakhir yang tak kalah penting adalah pengawasan dan evaluasi
(controlling/evaluating). Meskipun tidak terekam dalam istilah modern, Rasulullah SAW
senantiasa melakukan pengawasan terhadap implementasi ajaran dan kebijakan. Sistem syura
(musyawarah) yang beliau terapkan merupakan bentuk mekanisme pengawasan partisipatif. Selain
itu, akuntabilitas ditegakkan melalui nilai-nilai Islam, misalnya dalam penegakan hukum seperti
hadd(hukuman) yang berlaku secara adil tanpa pandang bulu, menekankan pentingnya
pengawasan moral dan sosial (Rahmi, 2019: 53-70).

Model manajemen pengembangan masyarakat ala Rasulullah SAW menawarkan nilai-nilai

11 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

abadi yang relevan bagi tantangan kontemporer. Model ini menunjukkan bahwa kesuksesan
pembangunan masyarakat membutuhkan integrasi antara visi yang jelas, organisasi yang solid,
pelaksanaan yang beretika, dan evaluasi yang jujur (Fadila et al., 2025: 1). Nilai-nilai
kepemimpinan beliau, seperti integritas, siddiq (jujur), amanah (terpercaya), dan fathanah (cerdas),
menjadi landasan etika manajerial yang sangat dibutuhkan di masa kini (Muhibah, 2018: 67-74).

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam penerapan tahapan-tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat (MPM) yang
dicontohkan oleh Rasulullah SAW sebagai pemimpin umat. Secara spesifik, penelitian ini akan
mengurai bagaimana tahapan Planning, Organizing, Actuating,dan Controlling/Evaluating
diimplementasikan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Islam awal. Hasil kajian ini
diharapkan dapat memberikan kerangka konseptual dan praktik terbaik bagi pengembangan
masyarakat Islam di masa kini.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research). Pemilihan metode ini didasarkan pada sifat topik yang mengkaji konsep,
teori, dan praktik historis kepemimpinan dan manajemen Rasulullah SAW yang bersumber
dari teks-teks keagamaan dan sejarah.

Pendekatan kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami secara mendalam
(holistik dan kontekstual) tentang fenomena yang diteliti (Moleong, 2021: 4). Sebagaimana
dijelaskan oleh Fadila et al. (2025: 1), metode ini sangat relevan untuk mengkaji nilai-nilai
manajerial dalam Islam, di mana:

"Dengan menggunakan metode kualitatif studi pustaka, yang mengandalkan sumber
primer berupa Al-Qur'an dan hadis, serta sumber sekunder berupa literatur terkait
kepemimpinan dan pendidikan dalam Islam." (Fadila et al., 2025: 1)

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menghasilkan deskripsi interpretatif mengenai
tahapan-tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat (MPM) Rasulullah SAW, bukan
berupa data numerik.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nabi Muhammad SAW Sebagai Manajer Ideal

Nabi Muhammad SAW tidak hanya diakui sebagai pemimpin spiritual (Rasul) dan
pemimpin negara, tetapi juga sebagai seorang Manajer Ideal yang menerapkan prinsip-prinsip
manajemen yang sangat efektif dalam mengubah dan memberdayakan masyarakatnya.
Keberhasilan beliau mentransformasi masyarakat Jahiliyah menjadi peradaban Madinah yang
teratur menjadi bukti kemampuan manajerial yang utuh.

Menurut Fadila et al. (2025: 1), secara eksplisit disebutkan bahwa:

“Nabi Muhammad SAW menampilakan kemampuan manajerial yang hebat dalam
merencanakan, mengorganisir, melaksanakan, dan mengawasi berbagai aspek kehidupan
umatnya.” (Fadila et al., 2025: 1)

Karakteristik kepemimpinan beliau yang mencakup kejujuran (siddiq), kepercayaan
(amanah), kecerdasan (fathanah), dan penyampaian (tabligh) menjadikannya model
manajemen yang berlandaskan etika dan moralitas tertinggi (Muhibah, 2018: 67-74). Prinsip-
prinsip inilah yang diterjemahkan dalam empat fungsi utama manajemen: Perencanaan
(Planning), Pengorganisasian (Organizing), Pelaksanaan (Actuating), dan Pengawasan
(Controlling).

Perencanaan (Planning)

Perencanaan adalah fungsi fundamental manajemen yang melibatkan penetapan tujuan,
visi, dan strategi untuk mencapainya. Dalam kepemimpinan Rasulullah SAW, perencanaan
diterapkan secara matang dan adaptif, disesuaikan dengan kondisi lingkungan sosial.

Visi dan Misi yang Jelas

12 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

Visi Rasulullah SAW merupakan titik tolak dan cetak biru (blueprint) dari seluruh
kegiatan pengembangan masyarakat dan kepemimpinan beliau. Kekuatan perencanaan beliau
terletak pada kekonsistenan dan kejelasan tujuan akhir yang ingin dicapai, yang terbagi dalam
dimensi spiritual dan dimensi material-sosial.

a. Visi Utama: Fondasi Monoteistik (Tauhid)

Visi inti dari kepemimpinan Rasulullah SAW adalah mendirikan masyarakat yang
berlandaskan pada prinsip tauhid(keesaan Tuhan). Ini bukan sekadar keyakinan teologis,
tetapi merupakan dasar manajerial yang revolusioner.

* Implikasi Manajerial: Prinsip tauhid menuntut penghapusan semua bentuk perbudakan,
penindasan, dan diskriminasi klan yang marak di masyarakat Jahiliyah. Dengan
menempatkan Allah sebagai satu-satunya otoritas tertinggi, Rasulullah secara efektif
menghilangkan hierarki sosial palsu dan menggantinya dengan satu sistem nilai yang
sama untuk semua, yaitu keadilan (‘adl) dan kesetaraan di mata Tuhan (Patmawati,
2014: 1-17). Visi ini memberikan landasan etika tunggal bagi seluruh perencanaan dan
kebijakan publik.

* Kutipan Pendukung: Menurut pandangan ulama kontemporer, visi ini memastikan
bahwa perencanaan yang dilakukan "bukan hanya meliputi aspek keagamaan, tetapi
juga aspek kehidupan sosial, ekonomi, dan politik" (Fadila et al., 2025: 1).

b. Misi Utama: Risalah Islam dan Strategi Matang

Misi Rasulullah SAW adalah menyampaikan Risalah Islam yang membawa rahmatan
lil ‘alamin (rahmat bagi semesta alam). Misi ini diterjemahkan menjadi serangkaian
strategl yang matang dan adaptif.

e Strategi Adaptif: Sebagaimana ditekankan oleh Wulandari et al. (2025: 20-34):

"He led with a clear vision and mature strategy, creating an education system that
prioritizes the development of character, morals, and knowledge." (Wulandari et al.,

2025: 20-34)

Strategi yang matang ini terlihat jelas dalam perbedaan fase dakwah (MPM):

e Fase Meckah: Strategi fokus pada pengembangan SDM internal (tarbiyah fardiyah)
untuk membangun kader inti yang teguh.

e Fase Madinah: Strategi berubah menjadi pengembangan kelembagaan dan sistem
(tarbiyah jama’iyah), yang melibatkan pembentukan institusi negara, petrjanjian damai
(Piagam Madinah), dan penataan ekonomi.

c. Visi Holistik: Mewujudkan Baldatun Tayyibatun wa Rabbun Ghafar

Tujuan akhir dari perencanaan dan strategi Rasulullah SAW-—yaitu output dari
Manajemen Pengembangan Masyarakat beliau—diringkas dalam konsep Baldatun
Tayyibatun wa Rabbun Ghafuar (negeri yang baik dan Tuhan yang Maha Pengampun).
Visi ini bersifat holistik, menyatukan tujuan spiritual dan material.

* Baldatun Tayyibah (Negeti yang Baik/Makmur): Merupakan tujuan sosial-politik dan
ekonomi. Ini mengacu pada penciptaan masyarakat yang sejahtera, aman, adil,
memiliki tata kelola pemerintahan yang baik, dan berlimpah secara ekonomi. Ini
adalah dimensi Community Development yang nyata.

* Wa Rabbun Ghafur (dan Tuhan yang Maha Pengampun): Merupakan tujuan spiritual.
Ini menegaskan bahwa kemakmuran dan kesejahteraan material harus dicapai melalui
cara-cara yang etis dan diridai Tuhan. Ini adalah dimensi Manajemen Pengembangan
Masyarakat Islam (PMI), yang membedakannya dari model manajemen sekuler (Yanti,
2024: 96-110).

Dengan memiliki visi dan misi yang begitu jelas, Rasulullah SAW memastikan bahwa
setiap langkah perencanaan (baik itu pembangunan masjid, penetapan hukum pasar, hingga
persiapan perang) selalu terhubung dan berkontribusi pada pencapaian tujuan akhir yang
agung ini. Kejelasan visi adalah jaminan bahwa sumber daya dan usaha tidak terbuang sia-sia

13 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

dan seluruh umat bergerak menuju arah yang sama.
Pengorganisasian (Organizing)

Pengorganisasian melibatkan penentuan struktur tugas, pendelegasian wewenang, dan
alokasi sumber daya untuk mencapai tujuan yang telah direncanakan. Rasulullah SAW berhasil
menciptakan struktur sosial dan politik yang kuat dalam waktu singkat.

Pembentukan Struktur Ummat (Organisasi Sosial)

Langkah pengorganisasian terbesar dan paling strategis yang dilakukan Rasulullah SAW
adalah pembentukan Umat Islam (Ummah Islamiyyah) sebagai sebuah organisasi sosial dan
politik yang terintegrasi. Hal ini dilakukan melalui instrumen fundamental Piagam Madinah
dan program persaudaraan (ukhuwah) antara kaum Mubhajirin (imigran Mekah) dan Ansar
(penduduk asli Madinah). Tindakan ini secara efektif menghapus identitas kesukuan (berbasis
‘ashabiyyah) dan menggantinya dengan identitas keimanan (aqidah) sebagai perekat organisasi.
Dengan bersaudara, kaum Ansar secara spontan membagikan harta, tanah, dan sumber daya
kepada kaum Muhajirin, yang secara fungsional menciptakan struktur dukungan sosial dan
ekonomi yang solid, memungkinkan para pendatang untuk segera berdaya dan berpartisipasi
dalam pembangunan masyarakat baru (Yanti, 2024: 96-110). Para ahli manajemen melihat ini
sebagai model organisasi yang berhasil mengoptimalkan solidaritas internal dan alokasi
sumber daya manusia dengan mengaitkannya pada nilai-nilai etika dan spiritual yang tinggi
(Fadila et al., 2025: 1-19).

Prinsip Pendelegasian (Tafwid)

Selain membangun struktur horizontal, Rasulullah SAW juga merancang struktur
vertikal melalui Prinsip Pendelegasian (Tafwid) yang ketat, memastikan bahwa tugas dan
tanggung jawab diberikan kepada individu yang paling kompeten (the right man in the right
place). Beliau tidak mencoba mengurus setiap detail manajemen sendiri. Yanti (2024: 906)
menekankan bahwa: “The results obtained show that the Prophet Muhammad exemplified
the principles of community empowerment management in every da'wah activity by
delegating jobs to appropriate and competent people in ..” Pendelegasian ini mencakup
berbagai fungsi strategis, seperti penunjukan wali (gubernur) di berbagai wilayah, qadi (hakim)
untuk penegakan hukum, ‘amil (pengumpul zakat), hingga panglima perang dan guru-guru
untuk mengajarkan Islam ke suku-suku lain (Wulandari et al., 2025: 20-34). Model
pendelegasian ini tidak hanya meringankan beban kerja pemimpin, tetapi juga berfungsi
sebagai mekanisme pengembangan sumber daya manusia (SDM), melahirkan kader-kader
pemimpin baru yang teruji dan siap mengambil alih tanggung jawab manajerial di masa depan.
Pelaksanaan (Actuating)

Pelaksanaan adalah proses menggerakkan orang-orang untuk bekerja sesuai dengan
rencana dan struktur organisasi yang telah ditetapkan. Fungsi ini adalah kekuatan utama
Rasulullah SAW sebagai manajer.

Keteladanan (Uswah Hasanah)

Inti dari pelaksanaan kepemimpinan beliau adalah keteladanan (Uswah Hasanah).
Rasulullah SAW tidak pernah memerintahkan sesuatu yang tidak ia kerjakan atau ia hindari
sendiri. Sikap ini adalah fondasi moral yang menumbuhkan kepercayaan dan motivasi tinggi di
antara umatnya (Wulandari et al., 2025: 20-34). Sebagai contoh, dalam menghadapi kesulitan
fisik (seperti pembangunan Masjid Nabawi atau penggalian parit pada Perang Khandaq) dan
kesulitan moral (seperti kesabaran terhadap penolakan), beliau adalah orang yang paling sabar,
paling giat bekerja, dan paling sederhana. Keteladanan ini memastikan bahwa kebijakan dan
instruksi manajerial dijalankan dengan komitmen tinggi karena pelaksana melihat bahwa
pemimpinnya sendiri adalah pelaksana yang paling ideal.

Motivasi dan Komunikasi Efektif
Rasulullah SAW sangat mahir dalam memotivasi para pengikutnya, memastikan

14 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

semangat kerja tetap tinggi dan tujuan dipahami secara kolektif. Beliau menggunakan metode
komunikasi dakwah yang efektif, yang disesuaikan dengan kondisi, psikologi, dan latar
belakang penerima pesan (Sari, 2021: 259-78). Beliau menggunakan bahasa yang jelas, lembut,
namun tegas, memastikan setiap kebijakan dipahami dan diterima oleh umat. Motivasi beliau
selalu mengaitkan upaya duniawi (seperti mencari nafkah) dengan ganjaran ukhrawi (pahala),
memberikan makna yang lebih mendalam pada setiap tindakan. Motivasi berbasis nilai ini
menghasilkan komitmen intrinsik, di mana umat termotivasi bukan karena paksaan, melainkan
karena kesadaran spiritual.

Pengawasan (Controlling/Evaluating)

Pengawasan adalah fungsi untuk memastikan bahwa pelaksanaan berjalan sesuai
rencana dan untuk melakukan koreksi jika terjadi penyimpangan. Dalam manajemen
Rasulullah SAW, pengawasan berbasis pada akuntabilitas moral dan sistem musyawarah.

1. Musyawarah (Syura) sebagai Mekanisme Kontrol
Meskipun otoritas tertinggi ada pada beliau, Rasulullah SAW selalu melibatkan umat
dalam pengambilan keputusan melalui musyawarah (syura). Sistem syura ini berfungsi
sebagai mekanisme kontrol partisipatif. Para sahabat bebas menyampaikan pandangan
dan mengoreksi jika dirasa ada kebijakan yang kurang tepat, menegaskan transparansi
kepemimpinan.
2. Pengawasan Moral dan Akuntabilitas
Pengawasan moral dan etika dilakukan secara ketat. Rasulullah SAW secara langsung
mengawasi praktik-praktik ibadah, muamalah (transaksi ekonomi), dan penegakan
hukum (Yanti, 2024: 96-110). Ketika terjadi pelanggaran, penegakan hukum dilakukan
secara adil dan tegas tanpa memandang status sosial. Akuntabilitas ini memastikan bahwa
manajemen pengembangan masyarakat yang dilakukan berjalan di atas koridor etika
Islam dan mencapai tujuan kemaslahatan (kesejahteraan umum) yang sesungguhnya

KESIMPULAN

Kajian mengenai penerapan tahapan-tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat
(MPM) ala Rasulullah SAW menegaskan bahwa beliau adalah seorang Manajer Ideal yang
menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan manajerial secara integral. Model manajemen
beliau merupakan kerangka kerja yang holistik dan berorientasi pada kemaslahatan
(kesejahteraan umum) yang sejati, mencakup aspek lahir dan batin.
Inti Manajemen Pengembangan Masyarakat (MPM) ala Rasulullah SAW:

1. Perencanaan (Planning) yang Visioner: Perencanaan beliau berlandaskan pada visi tauhid
yang jelas, yang diterjemahkan menjadi dua strategi adaptif: fokus pada pembinaan
individu di Mekah dan pembangunan kelembagaan serta sistem di Madinah. Tujuan
akhirnya adalah mewujudkan masyarakat ideal (Baldatun Tayyibatun wa Rabbun Ghafur),
yang menyatukan kemakmuran material dengan etika spiritual.

2. Pengorganisasian (Organizing) yang Solid: Keberhasilan organisasi terletak pada
pembentukan identitas Ummah yang menggantikan identitas kesukuan, diperkuat melalui
program persaudaraan (ukhuwah) yang efektif. Selain itu, beliau menerapkan
pendelegasian (tafwid) yang ketat, menempatkan orang yang kompeten (the right man in
the right place) untuk berbagai fungsi strategis, sekaligus berfungsi sebagai mekanisme
pengembangan kader pemimpin.

3. Pelaksanaan (Actuating) yang Beretika: Fungsi pelaksanaan didominasi oleh Keteladanan
(Uswah Hasanah)beliau, yang menjadi fondasi moral dan motivasi bagi seluruh umat.
Pelaksanaan kebijakan didukung oleh komunikasi yang efektif dan persuasif, memastikan
setiap tindakan didasarkan pada komitmen intrinsik, bukan paksaan.

4. Pengawasan (Controlling/Evaluating) yang Akuntabel: Pengawasan dilakukan melalui
mekanisme kontrol partisipatif (syura) yang menjamin transparansi, serta pengawasan

15 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16

moral dan etika yang ketat (terutama dalam muamalah dan penegakan hukum).
Akuntabilitas ditegakkan secara adil tanpa memandang status sosial, memastikan tujuan
kemaslahatan tercapai sesuai koridor syariat.

Secara keseluruhan, model MPM ala Rasulullah SAW menawarkan cetak biru yang
abadi. Keberhasilannya terletak pada integrasi etika dan profesionalisme, di mana nilai-nilai
kepemimpinan seperti siddiq, amanah, fathanah, dan tabligh menjadi pondasi bagi setiap
tahapan manajerial. Model ini sangat relevan untuk diadopsi dalam upaya pengembangan
masyarakat kontemporer yang mencari keseimbangan antara pembangunan fisik dan
pembangunan karakter moral.

DAFTAR PUSTAKA

Fadila, Y., Iriani, U, Hestivik, C., & Afandi, M. (2025). Kepemimpinan Dan Pendidikan Nabi
Muhammad SAW: Menggali Nilai-Nilai Manajerial Dan Pendidikan Dalam Islam. Tajdid: Jurnal
Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 1-19.

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya.

Mubhibah, S. (2018). Meneladani gaya kepemimpinan Rasulullah SAW (Upaya menegakkan nilai-nilai
toleransi antar umat beragama). Jurnal Pendidikan Karakter “JAWARA” (JPK]), 4(1), 67-74.

Patmawati. (2014). Sejarah Dakwah Rasulullah SAW Di Mekah Dan Madinah. Al-Hikmah, 8(2), 1-17.

Rahmi, N. (2019). Hukuman Potong Tangan Perspektif Al-Qur'an Dan Hadis. Jurnal Ulunnuha, 7(2),
53-70.

Rifai, M. (2018). Manajemen Syariah: Teori dan Praktik. Rajawali Pers.

Sa’diyah, H., Alfiyah, H. Y., Ar, Z. T., & Nasaruddin, N. (2020). Model Research and Development
dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan
Islam, 10(1), 42-73.

Sari, H. Y. (2021). Metode Komunikasi Dakwah Rasulullah (Kajian Tematik dalam Kitab Sahth
Muslim). Nukhbatul "Ulum: Jurnal Bidang Kajian Islam, 7(2), 259-278.

Whulandari, P, Alam.L, S., Aftriliana, Y., Jamrizal, & Samsu. (2025). Peran Kepemimpinan Rasulullah
dalam Pengembangan Pendidikan Islam dan Warisan Peradaban Islam. Hikmah: Jurnal Studi
Pendidikan Agama Islam, 2(1), 20-34.

Yanti, F. (2024). Memahami Penerapan Manajemen Masyarakat a la Nabi Muhammad Saw
TATHWIR: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, 15(1), 96—-110.

16 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai

Pemimpin Umat



