
Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

10 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

MEMAHAMI PENERAPAN TAHAPAN TAHAPAN MANAJEMEN 
PENGEMBANGAN MASYARAKAT RASULULLAH SEBAGAI 

PEMIMPIN UMAT 
 

Silviyana Dhea Az-Zahra1, Bunga Putri Ramadhania2, Najwah Atmaliyah3, Arya Putra Hafair4, 
Reza Hasyim5, Mochammad Rizki Ilham Maulana6, Ajriya Mahdani7, Nurul Hidayati8 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 

silviynzhra22@gmail.com1, bungaputriramadhania@gmail.com2, 
atmaliyahnajwah174@gmail.com3, arya06216@gmail.com4, rezahasyim41@gmail.com5, 

rizkiilhammaulana5@gmail.com6, ajriyamahdani@gmail.com7, nurul.hidayati@uinjkt.ac.id8  

 

Abstrak: Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam mentransformasi masyarakat Arab Jahiliyah 
menjadi peradaban Madinah yang beradab dan berdaya merupakan model ideal bagi Manajemen 
Pengembangan Masyarakat (MPM). Kajian ini bertujuan mengurai implementasi tahapan manajemen 
(Planning, Organizing, Actuating, Controlling) yang diterapkan beliau sebagai Manajer Ideal, 
menggunakan pendekatan kualitatif dan studi kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
keberhasilan MPM Rasulullah SAW terletak pada integrasi dimensi spiritual dan manajerial. 
Perencanaan beliau berlandaskan visi Tauhid yang jelas, dengan strategi adaptif dari pembinaan 

individu (Mekah) menuju pembangunan sistem (Madinah), bertujuan mencapai Baldatun Ṭayyibatun 
wa Rabbun Ghafūr. Pengorganisasian dicapai melalui pembentukan identitas Ummah yang solid, 

didukung program ukhuwah dan pendelegasian (tafwīḍ) yang efektif kepada individu kompeten. 

Pelaksanaan ditenagai oleh Uswah Ḥasanah(keteladanan) dan komunikasi persuasif, menumbuhkan 
komitmen intrinsik. Terakhir, Pengawasan dan Evaluasiditegakkan melalui mekanisme kontrol 
partisipatif (syura) dan akuntabilitas moral yang ketat terhadap pejabat dan praktik sosial (muamalah). 
Kesimpulan, model MPM ala Rasulullah SAW menawarkan kerangka kerja holistik yang 
mengutamakan kemaslahatan, didasarkan pada etika kepemimpinan (siddiq, amanah, fathanah, 
tabligh). Model ini relevan sebagai acuan strategis untuk pemberdayaan masyarakat kontemporer. 
Kata Kunci: Manajemen Pengembangan Masyarakat, Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW, Uswah 

Hasanah, Syura, Baldatun Ṭayyibatun. 
 
 
Abstract: The leadership of Prophet Muhammad SAW in transforming the Arabian Jahiliyah society into the 
civilized and empowered civilization of Madinah represents an ideal model for Community Development Management 
(CDM). This study aims to elaborate on the implementation of the management stages (Planning, Organizing, 
Actuating, Controlling) applied by him as the Ideal Manager, using a qualitative approach and library research. The 
results show that the success of the Prophet Muhammad's CDM lies in the integration of spiritual and managerial 
dimensions. His Planning was based on a clear Tawhidic vision, with adaptive strategies moving from individual 

character building (Mecca) to systemic development (Madinah), aiming to achieve Baldatun Ṭayyibatun wa Rabbun 
Ghafūr. Organizing was achieved by forming a solid Ummah identity, supported by the ukhuwah (brotherhood) 

program and effective delegation (tafwīḍ) to competent individuals. Actuating was driven by Uswah Ḥasanah (excellent 
example) and persuasive communication, fostering intrinsic commitment. Finally, Controlling and Evaluating was 
enforced through a participatory control mechanism (syura) and strict moral accountability for officials and social practices 
(muamalah). In conclusion, the Prophet Muhammad’s CDM model offers a holistic framework prioritizing maslahah 
(public welfare), grounded in leadership ethics (siddiq, amanah, fathanah, tabligh). This model is highly relevant as a 
strategic reference for contemporary community empowerment efforts. 
Keywords: Community Development Management, Prophet Muhammad's Leadership, Uswah Hasanah, Syura, 

Baldatun Ṭayyibatun. 
 
 
 
 
 

PENDAHULUAN 

mailto:silviynzhra22@gmail.com1
mailto:bungaputriramadhania@gmail.com2
mailto:atmaliyahnajwah174@gmail.com3
mailto:arya06216@gmail.com4
mailto:rezahasyim41@gmail.com5
mailto:rizkiilhammaulana5@gmail.com6
mailto:ajriyamahdani@gmail.com7
mailto:nurul.hidayati@uinjkt.ac.id8


Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

11 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW merupakan model integral yang tak terpisahkan 

antara dimensi spiritual, manajerial, dan pendidikan, menjadikannya teladan ideal sepanjang masa 

(Wulandari et al., 2025: 20-34). Keberhasilan beliau tidak hanya terbatas pada penyebaran risalah 

agama, tetapi juga pada kemampuan luar biasa dalam mentransformasi masyarakat Arab Jahiliyah 

yang terpecah belah menjadi satu umat yang beradab dan berdaya. Transformasi fundamental ini 

merupakan bukti nyata dari sebuah manajemen pengembangan masyarakat yang visioner dan 

strategis. Oleh karena itu, mengkaji ulang tahapan-tahapan manajemen yang diterapkan Rasulullah 

SAW menjadi sangat relevan untuk memahami strategi pemberdayaan komunitas yang efektif dan 

berkelanjutan. 

Meskipun seringkali dikaji dari perspektif keagamaan murni, sosok Nabi Muhammad SAW 

juga merupakan seorang manajer dan pemimpin masyarakat (manajer pemberdayaan) yang ulung. 

Beliau menampilkan kemampuan manajerial yang hebat dalam merencanakan, mengorganisir, 

melaksanakan, dan mengawasi berbagai aspek kehidupan umatnya (Fadila et al., 2025: 1). 

Keahlian ini mencakup segala hal, mulai dari pembinaan individu (pendidikan karakter) hingga 

penataan sistem sosial, ekonomi, dan politik yang komprehensif. Kajian ini secara spesifik akan 

memfokuskan pada tahapan-tahapan yang membentuk proses manajemen pengembangan 

masyarakat (Community Development Management) yang beliau terapkan. 

Manajemen Pengembangan Masyarakat Islam (PMI) berakar pada upaya-upaya profetik 

yang bertujuan untuk mencapai kesejahteraan lahir dan batin umat, sebagaimana dicontohkan pada 

masa Rasulullah SAW (Yanti, 2024: 96-110). Tujuannya adalah membangun dan memberdayakan 

kesejahteraan masyarakat secara holistik, mencakup aspek spiritual, sosial, dan ekonomi. Menurut 

Rifai (2018: 12), tujuan utama manajemen dalam Islam adalah mencapai maslahah (kemaslahatan 

umum) melalui cara-cara yang etis dan profesional. Keberhasilan PMI pada masa Nabi menjadi 

dasar kuat bagi implementasi program pengembangan masyarakat di era kontemporer (Yanti, 

2024: 96-110). 

Tahapan manajemen yang pertama adalah perencanaan (planning). Dalam konteks 

pengembangan masyarakat alaRasulullah SAW, perencanaan ini diwujudkan melalui visi yang 

jelas dan strategi dakwah yang matang (Wulandari et al., 2025: 20-34). Pada periode Mekah, 

perencanaannya berfokus pada pembinaan akidah dan karakter individu (tarbiyah fardiyah), 

sementara di Madinah, perencanaan diperluas menjadi pembangunan institusi dan sistem sosial 

(tarbiyah jama’iyah) (Patmawati, 2014: 1-17). Hal ini menunjukkan adanya perencanaan adaptif 

yang menyesuaikan strategi dengan kondisi dan potensi masyarakat. 

Selanjutnya adalah tahapan pengorganisasian (organizing). Rasulullah SAW menunjukkan 

keahlian ini dengan membentuk struktur sosial yang solid, dimulai dari mempersaudarakan kaum 

Muhajirin dan Ansar (ukhuwah) hingga pendelegasian tugas kepada orang-orang yang tepat dan 

kompeten (Yanti, 2024: 96-110). Beliau memastikan bahwa setiap individu, terlepas dari latar 

belakangnya, memiliki peran fungsional dalam komunitas. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Sa’diyah et al. (2020: 42-73) bahwa model research and development (lit. Penelitian dan 

Pengembangan) ideal dalam PAI harus melibatkan penempatan peran yang strategis. 

Tahapan pelaksanaan (actuating) diwujudkan melalui praktik dakwah, pendidikan, dan 

kebijakan publik. Rasulullah SAW mengimplementasikan prinsip-prinsip manajemen 

pemberdayaan masyarakat dalam setiap kegiatan dakwahnya (Yanti, 2024: 96-110). Pelaksanaan 

ini berlandaskan pada keteladanan (uswah hasanah), termasuk dalam kepemimpinan yang jujur, 

amanah, dan berakhlak mulia (Wulandari et al., 2025: 20-34). Sebagai contoh, dalam komunikasi 

dakwah, beliau menggunakan metode komunikasi yang efektif, baik secara lisan maupun tulisan, 

untuk memastikan pesan disampaikan dan dipahami dengan baik (Sari, 2021: 259–78). 

Tahap terakhir yang tak kalah penting adalah pengawasan dan evaluasi 

(controlling/evaluating). Meskipun tidak terekam dalam istilah modern, Rasulullah SAW 

senantiasa melakukan pengawasan terhadap implementasi ajaran dan kebijakan. Sistem syura 

(musyawarah) yang beliau terapkan merupakan bentuk mekanisme pengawasan partisipatif. Selain 

itu, akuntabilitas ditegakkan melalui nilai-nilai Islam, misalnya dalam penegakan hukum seperti 

hadd(hukuman) yang berlaku secara adil tanpa pandang bulu, menekankan pentingnya 

pengawasan moral dan sosial (Rahmi, 2019: 53-70). 

Model manajemen pengembangan masyarakat ala Rasulullah SAW menawarkan nilai-nilai 



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

12 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

abadi yang relevan bagi tantangan kontemporer. Model ini menunjukkan bahwa kesuksesan 

pembangunan masyarakat membutuhkan integrasi antara visi yang jelas, organisasi yang solid, 

pelaksanaan yang beretika, dan evaluasi yang jujur (Fadila et al., 2025: 1). Nilai-nilai 

kepemimpinan beliau, seperti integritas, siddiq (jujur), amanah (terpercaya), dan fathanah (cerdas), 

menjadi landasan etika manajerial yang sangat dibutuhkan di masa kini (Muhibah, 2018: 67–74). 

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 

mendalam penerapan tahapan-tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat (MPM) yang 

dicontohkan oleh Rasulullah SAW sebagai pemimpin umat. Secara spesifik, penelitian ini akan 

mengurai bagaimana tahapan Planning, Organizing, Actuating,dan Controlling/Evaluating 

diimplementasikan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat Islam awal. Hasil kajian ini 

diharapkan dapat memberikan kerangka konseptual dan praktik terbaik bagi pengembangan 

masyarakat Islam di masa kini.  

 

METODOLOGI 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research). Pemilihan metode ini didasarkan pada sifat topik yang mengkaji konsep, 
teori, dan praktik historis kepemimpinan dan manajemen Rasulullah SAW yang bersumber 
dari teks-teks keagamaan dan sejarah. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami secara mendalam 
(holistik dan kontekstual) tentang fenomena yang diteliti (Moleong, 2021: 4). Sebagaimana 
dijelaskan oleh Fadila et al. (2025: 1), metode ini sangat relevan untuk mengkaji nilai-nilai 
manajerial dalam Islam, di mana: 

"Dengan menggunakan metode kualitatif studi pustaka, yang mengandalkan sumber 
primer berupa Al-Qur'an dan hadis, serta sumber sekunder berupa literatur terkait 
kepemimpinan dan pendidikan dalam Islam." (Fadila et al., 2025: 1) 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menghasilkan deskripsi interpretatif mengenai 
tahapan-tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat (MPM) Rasulullah SAW, bukan 
berupa data numerik. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Nabi Muhammad SAW Sebagai Manajer Ideal 

Nabi Muhammad SAW tidak hanya diakui sebagai pemimpin spiritual (Rasul) dan 
pemimpin negara, tetapi juga sebagai seorang Manajer Ideal yang menerapkan prinsip-prinsip 
manajemen yang sangat efektif dalam mengubah dan memberdayakan masyarakatnya. 
Keberhasilan beliau mentransformasi masyarakat Jahiliyah menjadi peradaban Madinah yang 
teratur menjadi bukti kemampuan manajerial yang utuh. 
Menurut Fadila et al. (2025: 1), secara eksplisit disebutkan bahwa: 

“Nabi Muhammad SAW menampilakan kemampuan manajerial yang hebat dalam 
merencanakan, mengorganisir, melaksanakan, dan mengawasi berbagai aspek kehidupan 
umatnya.” (Fadila et al., 2025: 1) 

Karakteristik kepemimpinan beliau yang mencakup kejujuran (siddiq), kepercayaan 
(amanah), kecerdasan (fathanah), dan penyampaian (tabligh) menjadikannya model 
manajemen yang berlandaskan etika dan moralitas tertinggi (Muhibah, 2018: 67–74). Prinsip-
prinsip inilah yang diterjemahkan dalam empat fungsi utama manajemen: Perencanaan 
(Planning), Pengorganisasian (Organizing), Pelaksanaan (Actuating), dan Pengawasan 
(Controlling). 
Perencanaan (Planning) 

Perencanaan adalah fungsi fundamental manajemen yang melibatkan penetapan tujuan, 
visi, dan strategi untuk mencapainya. Dalam kepemimpinan Rasulullah SAW, perencanaan 
diterapkan secara matang dan adaptif, disesuaikan dengan kondisi lingkungan sosial. 
Visi dan Misi yang Jelas 



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

13 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

Visi Rasulullah SAW merupakan titik tolak dan cetak biru (blueprint) dari seluruh 
kegiatan pengembangan masyarakat dan kepemimpinan beliau. Kekuatan perencanaan beliau 
terletak pada kekonsistenan dan kejelasan tujuan akhir yang ingin dicapai, yang terbagi dalam 
dimensi spiritual dan dimensi material-sosial. 

a. Visi Utama: Fondasi Monoteistik (Tauhid)  
Visi inti dari kepemimpinan Rasulullah SAW adalah mendirikan masyarakat yang 

berlandaskan pada prinsip tauhid(keesaan Tuhan). Ini bukan sekadar keyakinan teologis, 
tetapi merupakan dasar manajerial yang revolusioner. 
• Implikasi Manajerial: Prinsip tauhid menuntut penghapusan semua bentuk perbudakan, 

penindasan, dan diskriminasi klan yang marak di masyarakat Jahiliyah. Dengan 
menempatkan Allah sebagai satu-satunya otoritas tertinggi, Rasulullah secara efektif 
menghilangkan hierarki sosial palsu dan menggantinya dengan satu sistem nilai yang 
sama untuk semua, yaitu keadilan (‘adl) dan kesetaraan di mata Tuhan (Patmawati, 
2014: 1-17). Visi ini memberikan landasan etika tunggal bagi seluruh perencanaan dan 
kebijakan publik. 

• Kutipan Pendukung: Menurut pandangan ulama kontemporer, visi ini memastikan 
bahwa perencanaan yang dilakukan "bukan hanya meliputi aspek keagamaan, tetapi 
juga aspek kehidupan sosial, ekonomi, dan politik" (Fadila et al., 2025: 1). 

b. Misi Utama: Risalah Islam dan Strategi Matang  
Misi Rasulullah SAW adalah menyampaikan Risalah Islam yang membawa rahmatan 

lil ‘ālamīn (rahmat bagi semesta alam). Misi ini diterjemahkan menjadi serangkaian 
strategi yang matang dan adaptif. 
• Strategi Adaptif: Sebagaimana ditekankan oleh Wulandari et al. (2025: 20-34): 

"He led with a clear vision and mature strategy, creating an education system that 
prioritizes the development of character, morals, and knowledge." (Wulandari et al., 
2025: 20-34) 
Strategi yang matang ini terlihat jelas dalam perbedaan fase dakwah (MPM): 

• Fase Mekah: Strategi fokus pada pengembangan SDM internal (tarbiyah fardiyah) 
untuk membangun kader inti yang teguh. 

• Fase Madinah: Strategi berubah menjadi pengembangan kelembagaan dan sistem 
(tarbiyah jama’iyah), yang melibatkan pembentukan institusi negara, perjanjian damai 
(Piagam Madinah), dan penataan ekonomi. 

c. Visi Holistik: Mewujudkan Baldatun Ṭayyibatun wa Rabbun Ghafūr  
Tujuan akhir dari perencanaan dan strategi Rasulullah SAW—yaitu output dari 

Manajemen Pengembangan Masyarakat beliau—diringkas dalam konsep Baldatun 

Ṭayyibatun wa Rabbun Ghafūr (negeri yang baik dan Tuhan yang Maha Pengampun). 
Visi ini bersifat holistik, menyatukan tujuan spiritual dan material. 

• Baldatun Ṭayyibah (Negeri yang Baik/Makmur): Merupakan tujuan sosial-politik dan 
ekonomi. Ini mengacu pada penciptaan masyarakat yang sejahtera, aman, adil, 
memiliki tata kelola pemerintahan yang baik, dan berlimpah secara ekonomi. Ini 
adalah dimensi Community Development yang nyata. 

• Wa Rabbun Ghafūr (dan Tuhan yang Maha Pengampun): Merupakan tujuan spiritual. 
Ini menegaskan bahwa kemakmuran dan kesejahteraan material harus dicapai melalui 
cara-cara yang etis dan diridai Tuhan. Ini adalah dimensi Manajemen Pengembangan 
Masyarakat Islam (PMI), yang membedakannya dari model manajemen sekuler (Yanti, 
2024: 96-110). 

Dengan memiliki visi dan misi yang begitu jelas, Rasulullah SAW memastikan bahwa 
setiap langkah perencanaan (baik itu pembangunan masjid, penetapan hukum pasar, hingga 
persiapan perang) selalu terhubung dan berkontribusi pada pencapaian tujuan akhir yang 
agung ini. Kejelasan visi adalah jaminan bahwa sumber daya dan usaha tidak terbuang sia-sia 



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

14 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

dan seluruh umat bergerak menuju arah yang sama. 
Pengorganisasian (Organizing) 

Pengorganisasian melibatkan penentuan struktur tugas, pendelegasian wewenang, dan 
alokasi sumber daya untuk mencapai tujuan yang telah direncanakan. Rasulullah SAW berhasil 
menciptakan struktur sosial dan politik yang kuat dalam waktu singkat. 
Pembentukan Struktur Ummat (Organisasi Sosial) 

Langkah pengorganisasian terbesar dan paling strategis yang dilakukan Rasulullah SAW 
adalah pembentukan Umat Islam (Ummah Islāmiyyah) sebagai sebuah organisasi sosial dan 
politik yang terintegrasi. Hal ini dilakukan melalui instrumen fundamental Piagam Madinah 
dan program persaudaraan (ukhuwah) antara kaum Muhajirin (imigran Mekah) dan Ansar 
(penduduk asli Madinah). Tindakan ini secara efektif menghapus identitas kesukuan (berbasis 
‘ashabiyyah) dan menggantinya dengan identitas keimanan (aqidah) sebagai perekat organisasi. 
Dengan bersaudara, kaum Ansar secara spontan membagikan harta, tanah, dan sumber daya 
kepada kaum Muhajirin, yang secara fungsional menciptakan struktur dukungan sosial dan 
ekonomi yang solid, memungkinkan para pendatang untuk segera berdaya dan berpartisipasi 
dalam pembangunan masyarakat baru (Yanti, 2024: 96-110). Para ahli manajemen melihat ini 
sebagai model organisasi yang berhasil mengoptimalkan solidaritas internal dan alokasi 
sumber daya manusia dengan mengaitkannya pada nilai-nilai etika dan spiritual yang tinggi 
(Fadila et al., 2025: 1-19). 

Prinsip Pendelegasian (Tafwīḍ) 
Selain membangun struktur horizontal, Rasulullah SAW juga merancang struktur 

vertikal melalui Prinsip Pendelegasian (Tafwīḍ) yang ketat, memastikan bahwa tugas dan 
tanggung jawab diberikan kepada individu yang paling kompeten (the right man in the right 
place). Beliau tidak mencoba mengurus setiap detail manajemen sendiri. Yanti (2024: 96) 
menekankan bahwa: “The results obtained show that the Prophet Muhammad exemplified 
the principles of community empowerment management in every da'wah activity by 
delegating jobs to appropriate and competent people in ...” Pendelegasian ini mencakup 
berbagai fungsi strategis, seperti penunjukan wālī (gubernur) di berbagai wilayah, qādī (hakim) 
untuk penegakan hukum, ‘āmil (pengumpul zakat), hingga panglima perang dan guru-guru 
untuk mengajarkan Islam ke suku-suku lain (Wulandari et al., 2025: 20-34). Model 
pendelegasian ini tidak hanya meringankan beban kerja pemimpin, tetapi juga berfungsi 
sebagai mekanisme pengembangan sumber daya manusia (SDM), melahirkan kader-kader 
pemimpin baru yang teruji dan siap mengambil alih tanggung jawab manajerial di masa depan. 
Pelaksanaan (Actuating) 

Pelaksanaan adalah proses menggerakkan orang-orang untuk bekerja sesuai dengan 
rencana dan struktur organisasi yang telah ditetapkan. Fungsi ini adalah kekuatan utama 
Rasulullah SAW sebagai manajer. 
Keteladanan (Uswah Hasanah) 

Inti dari pelaksanaan kepemimpinan beliau adalah keteladanan (Uswah Ḥasanah). 
Rasulullah SAW tidak pernah memerintahkan sesuatu yang tidak ia kerjakan atau ia hindari 
sendiri. Sikap ini adalah fondasi moral yang menumbuhkan kepercayaan dan motivasi tinggi di 
antara umatnya (Wulandari et al., 2025: 20-34). Sebagai contoh, dalam menghadapi kesulitan 
fisik (seperti pembangunan Masjid Nabawi atau penggalian parit pada Perang Khandaq) dan 
kesulitan moral (seperti kesabaran terhadap penolakan), beliau adalah orang yang paling sabar, 
paling giat bekerja, dan paling sederhana. Keteladanan ini memastikan bahwa kebijakan dan 
instruksi manajerial dijalankan dengan komitmen tinggi karena pelaksana melihat bahwa 
pemimpinnya sendiri adalah pelaksana yang paling ideal. 

 
Motivasi dan Komunikasi Efektif 

Rasulullah SAW sangat mahir dalam memotivasi para pengikutnya, memastikan 



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

15 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

semangat kerja tetap tinggi dan tujuan dipahami secara kolektif. Beliau menggunakan metode 
komunikasi dakwah yang efektif, yang disesuaikan dengan kondisi, psikologi, dan latar 
belakang penerima pesan (Sari, 2021: 259–78). Beliau menggunakan bahasa yang jelas, lembut, 
namun tegas, memastikan setiap kebijakan dipahami dan diterima oleh umat. Motivasi beliau 
selalu mengaitkan upaya duniawi (seperti mencari nafkah) dengan ganjaran ukhrawi (pahala), 
memberikan makna yang lebih mendalam pada setiap tindakan. Motivasi berbasis nilai ini 
menghasilkan komitmen intrinsik, di mana umat termotivasi bukan karena paksaan, melainkan 
karena kesadaran spiritual. 
Pengawasan (Controlling/Evaluating) 

Pengawasan adalah fungsi untuk memastikan bahwa pelaksanaan berjalan sesuai 
rencana dan untuk melakukan koreksi jika terjadi penyimpangan. Dalam manajemen 
Rasulullah SAW, pengawasan berbasis pada akuntabilitas moral dan sistem musyawarah. 

1. Musyawarah (Syura) sebagai Mekanisme Kontrol 
Meskipun otoritas tertinggi ada pada beliau, Rasulullah SAW selalu melibatkan umat 

dalam pengambilan keputusan melalui musyawarah (syura). Sistem syura ini berfungsi 
sebagai mekanisme kontrol partisipatif. Para sahabat bebas menyampaikan pandangan 
dan mengoreksi jika dirasa ada kebijakan yang kurang tepat, menegaskan transparansi 
kepemimpinan. 

2. Pengawasan Moral dan Akuntabilitas 
Pengawasan moral dan etika dilakukan secara ketat. Rasulullah SAW secara langsung 

mengawasi praktik-praktik ibadah, muamalah (transaksi ekonomi), dan penegakan 
hukum (Yanti, 2024: 96-110). Ketika terjadi pelanggaran, penegakan hukum dilakukan 
secara adil dan tegas tanpa memandang status sosial. Akuntabilitas ini memastikan bahwa 
manajemen pengembangan masyarakat yang dilakukan berjalan di atas koridor etika 
Islam dan mencapai tujuan kemaslahatan (kesejahteraan umum) yang sesungguhnya 
  

KESIMPULAN 
Kajian mengenai penerapan tahapan-tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat 

(MPM) ala Rasulullah SAW menegaskan bahwa beliau adalah seorang Manajer Ideal yang 
menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan manajerial secara integral. Model manajemen 
beliau merupakan kerangka kerja yang holistik dan berorientasi pada kemaslahatan 
(kesejahteraan umum) yang sejati, mencakup aspek lahir dan batin. 
Inti Manajemen Pengembangan Masyarakat (MPM) ala Rasulullah SAW: 

1. Perencanaan (Planning) yang Visioner: Perencanaan beliau berlandaskan pada visi tauhid 
yang jelas, yang diterjemahkan menjadi dua strategi adaptif: fokus pada pembinaan 
individu di Mekah dan pembangunan kelembagaan serta sistem di Madinah. Tujuan 

akhirnya adalah mewujudkan masyarakat ideal (Baldatun Ṭayyibatun wa Rabbun Ghafūr), 
yang menyatukan kemakmuran material dengan etika spiritual. 

2. Pengorganisasian (Organizing) yang Solid: Keberhasilan organisasi terletak pada 
pembentukan identitas Ummah yang menggantikan identitas kesukuan, diperkuat melalui 
program persaudaraan (ukhuwah) yang efektif. Selain itu, beliau menerapkan 

pendelegasian (tafwīḍ) yang ketat, menempatkan orang yang kompeten (the right man in 
the right place) untuk berbagai fungsi strategis, sekaligus berfungsi sebagai mekanisme 
pengembangan kader pemimpin. 

3. Pelaksanaan (Actuating) yang Beretika: Fungsi pelaksanaan didominasi oleh Keteladanan 

(Uswah Ḥasanah)beliau, yang menjadi fondasi moral dan motivasi bagi seluruh umat. 
Pelaksanaan kebijakan didukung oleh komunikasi yang efektif dan persuasif, memastikan 
setiap tindakan didasarkan pada komitmen intrinsik, bukan paksaan. 

4. Pengawasan (Controlling/Evaluating) yang Akuntabel: Pengawasan dilakukan melalui 
mekanisme kontrol partisipatif (syura) yang menjamin transparansi, serta pengawasan 



Perspektif Agama dan Identitas Volume 11, Nomor 1, Tahun 2026 Halaman 10-16 

 

16 Az-Zahra, dkk. - Memahami Penerapan Tahapan Tahapan Manajemen Pengembangan Masyarakat Rasulullah sebagai 

Pemimpin Umat 

  

moral dan etika yang ketat (terutama dalam muamalah dan penegakan hukum). 
Akuntabilitas ditegakkan secara adil tanpa memandang status sosial, memastikan tujuan 
kemaslahatan tercapai sesuai koridor syariat. 
Secara keseluruhan, model MPM ala Rasulullah SAW menawarkan cetak biru yang 

abadi. Keberhasilannya terletak pada integrasi etika dan profesionalisme, di mana nilai-nilai 
kepemimpinan seperti siddiq, amanah, fathanah, dan tabligh menjadi pondasi bagi setiap 
tahapan manajerial. Model ini sangat relevan untuk diadopsi dalam upaya pengembangan 
masyarakat kontemporer yang mencari keseimbangan antara pembangunan fisik dan 
pembangunan karakter moral. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Fadila, Y., Iriani, U., Hestivik, C., & Afandi, M. (2025). Kepemimpinan Dan Pendidikan Nabi 

Muhammad SAW: Menggali Nilai-Nilai Manajerial Dan Pendidikan Dalam Islam. Tajdid: Jurnal 
Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 1–19. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 
Muhibah, S. (2018). Meneladani gaya kepemimpinan Rasulullah SAW (Upaya menegakkan nilai-nilai 

toleransi antar umat beragama). Jurnal Pendidikan Karakter “JAWARA” (JPKJ), 4(1), 67–74. 
Patmawati. (2014). Sejarah Dakwah Rasulullah SAW Di Mekah Dan Madinah. Al-Hikmah, 8(2), 1–17. 
Rahmi, N. (2019). Hukuman Potong Tangan Perspektif  Al-Qur`an Dan Hadis. Jurnal Ulunnuha, 7(2), 

53–70. 
Rifai, M. (2018). Manajemen Syariah: Teori dan Praktik. Rajawali Pers. 
Sa’diyah, H., Alfiyah, H. Y., Ar, Z. T., & Nasaruddin, N. (2020). Model Research and Development 

dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan 
Islam, 10(1), 42–73. 

Sari, H. Y. (2021). Metode Komunikasi Dakwah Rasulullah (Kajian Tematik dalam Kitab Ṣ aḥ īḥ  
Muslim). Nukhbatul ’Ulum: Jurnal Bidang Kajian Islam, 7(2), 259–278. 

Wulandari, P., Alam.L, S., Afriliana, Y., Jamrizal, & Samsu. (2025). Peran Kepemimpinan Rasulullah 
dalam Pengembangan Pendidikan Islam dan Warisan Peradaban Islam. Hikmah: Jurnal Studi 
Pendidikan Agama Islam, 2(1), 20–34. 

Yanti, F. (2024). Memahami Penerapan Manajemen Masyarakat a la Nabi Muhammad Saw. 
TATHWIR: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, 15(1), 96–110. 


