
Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

36 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

TRANSPLANTASI ORGAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM 
 

Cindy Fatikasari1, Halimah Tusyadiah2, Edi Amin3 
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 

 cindyfas05@gmail.com1, tusyadiahhalimah08@gmail.com2, edi.amin@uinjkt.ac.id3  
 

Abstrak: Transplantasi organ merupakan salah satu perkembangan penting dalam dunia kedokteran 
modern yang bertujuan untuk menyelamatkan dan meningkatkan kualitas hidup pasien. Namun, 
praktik ini menimbulkan berbagai perdebatan etis dan keagamaan, khususnya dalam perspektif Islam. 
Artikel ini bertujuan untuk mengkaji transplantasi organ berdasarkan pandangan hukum Islam dengan 
menelaah dalil Al-Qur’an, Hadis, serta pendapat para ulama dan fatwa lembaga keislaman. Metode 
penelitian yang digunakan adalah studi literatur terhadap sumber-sumber klasik dan kontemporer yang 
relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa transplantasi organ pada prinsipnya diperbolehkan dalam 
Islam dengan syarat-syarat tertentu, antara lain adanya kebutuhan mendesak, tidak menimbulkan 
mudarat yang lebih besar, dilakukan atas dasar kerelaan pendonor, serta tidak bertentangan dengan 
prinsip menjaga kehormatan manusia. Dengan demikian, transplantasi organ dapat dipandang sebagai 

bentuk ikhtiar kemanusiaan yang sejalan dengan tujuan syariat Islam (maqāṣid al-syarī‘ah), khususnya 
dalam menjaga jiwa. 
Kata Kunci: Transplantasi Organ, Hukum Islam, Bioetika Islam. 
 
Abstract: Organ transplantation is one of the significant developments in modern medicine aimed at saving lives and 
improving patients’ quality of life. However, this practice raises various ethical and religious debates, particularly from 
the Islamic perspective. This article aims to examine organ transplantation based on Islamic law by analyzing references 
from the Qur’an, Hadith, as well as the opinions of scholars and fatwas issued by Islamic institutions. The research 
method employed is a literature review of relevant classical and contemporary sources. The findings indicate that organ 
transplantation is fundamentally permissible in Islam under certain conditions, such as the existence of urgent necessity, 
the absence of greater harm, the donor’s consent, and compliance with the principle of preserving human dignity. 
Therefore, organ transplantation can be viewed as a humanitarian effort that aligns with the objectives of Islamic law 

(maqāṣid al-sharī‘ah), particularly the preservation of life. 
Keywords: Organ Transplantation, Islamic Law, Islamic Bioethics. 
 

PENDAHULUAN 
Transplantasi organ saat ini menjadi salah satu intervensi medis yang paling 

menentukan nyawa: banyak penyakit end-stage (gagal ginjal, gagal hati, penyakit jantung 
terminal) hanya dapat diselamatkan atau kualitas hidupnya dipulihkan melalui transplantasi. 
Kebutuhan global jauh melebihi ketersediaan organ, sehingga muncul tantangan medis, etika, 
dan regulasi skala nasional dan internasional.1 

Di ranah Islam, isu transplantasi menyentuh prinsip-prinsip dasar hukum syariah—
terutama maqashid shariah seperti hifzh al-nafs (pemeliharaan jiwa) dan larangan 
memperlakukan tubuh manusia sebagai komoditas — sehingga keputusan fikih dan fatwa 
memegang peran penting untuk memberi pedoman praktik medis dan perilaku sosial umat. 
Pendekatan ini membuat transplantasi bukan sekadar perkara biomedis, melainkan masalah 
moral-keagamaan dan sosial.2 Pendapat ulama Islam tidak seragam: banyak lembaga fatwa 
besar membolehkan transplantasi dalam kondisi darurat (darûrah) atau ketika tidak ada 
alternatif pengobatan, dengan syarat-syarat tertentu (izin pendonor/keluarga, larangan 
komersialisasi, dan kewenangan medis). Namun ada juga posisi konservatif yang menolak 

 
1 “Pengembangan Strategi Global untuk Donasi & Transplantasi Sel, Jaringan dan Organ Manusia”, Laporan 

rapat, Bahasa Indonesia, World Health Organization, accessed  6 Nov 2025, 
https://www.who.int/health-topics/transplantation?utm_source. 

2 Abubakar A. Bakari et al., “Transplantasi Organ: Perspektif  Hukum, Etika, dan Islam di Nigeria,” Jurnal Bedah 
Niger 18, no. 2 (Juli–Desember 2012): 53–60, 
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC3762001/?utm_source 

mailto:%20cindyfas05@gmail.com1
mailto:tusyadiahhalimah08@gmail.com2
mailto:edi.amin@uinjkt.ac.id3
https://www.who.int/health-topics/transplantation?utm_source=chatgpt.com
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC3762001/?utm_source


Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

37 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

untuk organ tertentu atau dalam kondisi yang dapat menimbulkan mudharat.  
 Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah mengeluarkan fatwa yang 

mengatur transplantasi dari pendonor mati dengan ketentuan: pengakuan kematian 
berdasarkan mati otak, adanya kebutuhan darurat yang dibenarkan syar’i, izin ahli waris, 
larangan komersialisasi, dan pengecualian untuk organ reproduksi dan otak. Fatwa-fatwa 
nasional ini mempengaruhi kebijakan rumah sakit dan praktik medis dalam konteks 
keagamaan Indonesia.3 Selain pedoman fatwa, kerangka legal di Indonesia juga berkembang: 
regulasi kesehatan dan undang-undang terbaru mengatur aspek teknis, tata kelola, dan 
larangan jual-beli organ. Sinergi (atau kadang ketegangan) antara hukum positif dan fatwa 
menjadikan studi ini relevan karena pasien, keluarga, dan tenaga kesehatan membutuhkan 
kepastian hukum dan kepatuhan syariah secara simultan. 

 Kajian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang komprehensif bagi 
masyarakat Muslim bahwa teknologi medis bukanlah bertentangan dengan agama, melainkan 

harus dilihat dalam bingkai nilai-Islam yang benar: menjaga kehidupan (ḥifẓ an-Nafs), 

menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘Ird), dan mencegah kerusakan yang lebih besar (lā ḍarar wa lā 

ḍirâr). Sebab tanpa landasan nilai semacam ini, teknologi medis bisa saja dipraktikkan tanpa 
moralitas yang sesuai yang bisa membawa mudharat sosial, spiritual, maupun hukum. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pandangan Islam Terhadap Transplantasi Organ sebagai Teknologi Medis modern 

Seiring berkembangnya teknologi medis, transplantasi organ menjadi salah satu inovasi 
paling signifikan dalam menyelamatkan nyawa manusia. Namun, kemajuan ini juga 
memunculkan pertanyaan etis dan religius, khususnya dalam konteks ajaran Islam yang 
memiliki aturan jelas terkait kehormatan tubuh, keselamatan jiwa, dan batasan-batasan syar’i 
dalam praktik medis.  

 Dalam ajaran Islam, upaya menyelamatkan nyawa manusia dipandang sebagai 
tindakan yang sangat mulia dan bernilai tinggi. Pada masa kenabian, persoalan donor organ 
belum terjadi di kalangan umat, sehingga tidak ada ayat Al-Qur’an maupun hadis yang secara 
khusus membahas hal tersebut. Meski begitu, Nabi Muhammad SAW pernah bersabda: 

شِفَاءَ  لَههَ أنَْزَل إلِاَ داَءَ  اللهَ أنَْزَلََ مَا  
“Tidaklah Allah Ta’ala menurukan suatu penyakit, kecuali Allah Ta’ala juga menurunkan 

obatnya.” (HR. Bukhari). 
 Setiap penyakit yang Allah Subhanahu wa Ta’ala turunkan pasti memiliki obat. Jika 

ada yang mengatakan bahwa suatu penyakit belum ada obatnya, sebenarnya pernyataan itu 
tidak tepat. Yang benar adalah Allah belum memperlihatkan atau menyingkapkan obat 
tersebut.4 

 Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an surah Al-Maidah ayat 32 yang berbunyi  

 وَمَنْ احَْيَاهَا فكََانََّمَآ احَْيَا النَّاسَ جَمِيْعًا    …
“... Barang siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seakan-akan ia telah 

memelihara kehidupan manusia seluruhnya.” 
 
 
 
 

 
3 Majelis Ulama Indonesia. Fatwa Nomor 12 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan/atau Jaringan Tubuh dari 

Pendonor Mati untuk Orang Lain. Halaman 6. Diakses 8 November 2025. 
https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-aringan-tubuh-dari-pendonor-mati-untuk-
orang-lain?utm_source 

4 Bahron Ansori, “Jangan Bersedih, Setiap Penyakit Pasti Ada Obatnya,” Minanews.net, 23 Juli 2023, diakses 11 
Desember 2025, https://minanews.net/jangan-bersedih-setiap-penyakit-pasti-ada-obatnya/. 

https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-aringan-tubuh-dari-pendonor-mati-untuk-orang-lain?utm_source=chatgpt.com
https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-aringan-tubuh-dari-pendonor-mati-untuk-orang-lain?utm_source=chatgpt.com
https://minanews.net/jangan-bersedih-setiap-penyakit-pasti-ada-obatnya/


Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

38 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

Berdasarkan prinsip ini, Islam mendorong segala bentuk ikhtiar yang bertujuan menjaga 
kehidupan, termasuk melalui kemajuan ilmu kedokteran seperti transplantasi organ.5 
Transplantasi organ dan perkembangan teknologi medis modern kini dipandang sebagai 
langkah besar dalam memperbaiki kualitas hidup serta menyelamatkan manusia dari kematian 
akibat kegagalan organ.  

 Para ulama menggunakan metode ijtihad dan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah untuk menilai 
kebolehannya, terutama dengan pertimbangan hifzh al-nafs (pemeliharaan jiwa) dan darūrah 
(keadaan darurat). Islam mensyaratkan agar pendonor (1) telah dewasa, (2) berakal sehat, serta 
(3) memberikan izin dengan penuh kesadaran dan tanpa paksaan. Dilarang keras melakukan 
jual beli organ karena tubuh manusia bukan komoditas. Donasi juga tidak boleh 
membahayakan nyawa pendonor, dan tidak diperkenankan mendonorkan organ vital seperti 
otak dan sistem saraf.6 Ketentuan ini ditegaskan agar pelaksanaan transplantasi tetap berada 
dalam koridor etika Islam dan tidak bertentangan dengan kehormatan manusia sebagai ciptaan 
Allah. 

Banyak ulama dan sarjana kontemporer menegaskan bahwa transplantasi organ, 
termasuk dari donor non-Muslim dapat dibenarkan dalam Islam ketika manfaatnya untuk 
menyelamatkan nyawa seseorang, asal dilakukan dengan persetujuan, tanpa komersialisasi, dan 
tanpa membahayakan donor. Prinsip ini berakar pada tujuan utama sharī‘ah untuk memelihara 
nyawa dan kemaslahatan manusia, serta pada semangat altruisme dalam membantu sesama.7 

 Sebagai contoh, dalam kajian fikih kontemporer, para penulis menyimpulkan bahwa 
transplantasi organ diperbolehkan selama dilakukan dalam kondisi “darurat” — yakni ketika 
nyawa penerima terancam dan organ donor tidak akan mengalami kerugian besar.8 Organ 
tubuh manusia dalam hal ini dipandang sebagai “titipan” yang boleh digunakan untuk 
memberi manfaat besar pada orang lain, selama syarat-syarat syar’i dan etis terpenuhi.9 

 Dalam konteks donor dan penerima berbeda agama, sebuah artikel yang menelaah 
fatwa dari komunitas Muslim di Eropa menunjukkan bahwa fatwa-fatwa tersebut tidak 
membatasi penerimaan organ hanya dari donor Muslim. Artinya: memberi organ kepada non-
Muslim atau menerima organ dari non-Muslim tetap boleh jika memenuhi ketentuan, dan 
menolak donor non-Muslim semata atas dasar perbedaan agama dianggap “tidak etis dan 
bukan sikap Islami.”10 

 Kasus ini memperlihatkan bahwa akhlak kemanusiaan menyelamatkan nyawa, tolong-
menolong, kasih sayang antarmanusia bisa menjadi dasar yang kuat dalam keputusan 
transplantasi. Sehingga, asal transplantasi dilakukan dengan cara yang benar, donor dan 
penerima bisa berbeda agama tanpa menjadikannya masalah agama. Hal ini konsisten dengan 
pandangan bahwa Islam menempatkan kemaslahatan dan pelestarian nyawa di atas aspek-

 
5 Dayan, Fazli, Mian Muhammad Sheraz, Abu Kholdun Al-Mahmood, and Sharmin Islam. “The Maximus of  

Necessity and Its Application to Organ Transplantation: An Islamic Bioethical Perspective.” Bangladesh 
Journal of  Medical Science 20, no. 3 (July 2021): 514, https://doi.org/10.3329/bjms.v20i3.52792 

6 Ghulam-Haider Aasi, “Islamic Legal and Ethical Views on Organ Transplantation and Donation,” Zygon 38, no. 
3 (September 2003): 734, https://www.zygonjournal.org/article/id/13185/?utm_source 

7 Mohammed Albar, “A Sunni Islamic Perspective,” Saudi Journal of  Kidney Diseases and Transplantation 23, no. 4 
(2012): 817–822, https://doi.org/10.4103/1319-2442.98169 

8 Saifullah, Transplantasi Organ Tubuh (Perspektif  Hukum Islam, Hukum Positif  dan Etika Kedokteran), Al-Mursalah 2, 
no. 1 (2016), diakses 3 Desember 2025, https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-
Mursalah/article/view/71 

9 Rasta Kurniawati Br. Pinem, “Donor Anggota Tubuh (Transplantasi) Menurut Hukum Islam (Upaya 
Mengidentifikasi Masalah dan Mencari Dalil-Dalilnya),” DLL 5, no. 1 (2020), 
https://doi.org/10.30596/dll.v5i1.3449 

10 Mohammed Ghaly, “Religio-Ethical Discussions on Organ Donation among Muslims in Europe: An Example 
of  Transnational Islamic Bioethics,” Medicine, Health Care and Philosophy 15, no. 2 (2011): 207–220, 
https://doi.org/10.1007/s11019-011-9352-x.  

https://doi.org/10.3329/bjms.v20i3.52792
https://www.zygonjournal.org/article/id/13185/?utm_source
https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-Mursalah/article/view/71
https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-Mursalah/article/view/71
https://doi.org/10.30596/dll.v5i1.3449
https://doi.org/10.1007/s11019-011-9352-x


Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

39 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

aspek ritual formil, terutama dalam kondisi darurat.11 
 Sebagian besar negara dengan mayoritas penduduk Muslim lebih mengutamakan 

donor dari jenazah (kadaver) dibandingkan donor dari pendonor yang masih hidup. 
Pertimbangannya adalah faktor keselamatan pendonor hidup, karena dikhawatirkan mereka 
justru mengalami kesulitan atau kemudaratan setelah menyumbangkan salah satu organnya. 
Misalnya, jika suatu saat ginjal pendonor mengalami kerusakan, maka akan sulit untuk 
dilakukan penanganan. Dalam konteks ini, digunakan prinsip memilih “keburukan yang lebih 
ringan” ketika harus menghadapi dua pilihan yang sama-sama tidak ideal. Pada kasus donor 
dari jenazah, mencegah bahaya dianggap lebih penting daripada menjaga keutuhan tubuh 
mayit. Prinsip maslahah atau “mendahulukan kepentingan yang membawa manfaat lebih 
besar” juga diterapkan ketika terdapat dua kepentingan yang saling bertentangan. Dengan kata 
lain, menghilangkan penyakit pada penerima donor tidak boleh dilakukan dengan cara 
menimbulkan penyakit baru pada pendonor.12 

 Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) juga telah mengeluarkan fatwa yang 
memperbolehkan transplantasi organ dengan syarat-syarat tertentu, terutama dalam kondisi 
darurat dan bertujuan menyelamatkan nyawa manusia.13 Sikap ini menunjukkan bahwa Islam 
memiliki fleksibilitas dalam merespons perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, 
sepanjang tidak menyalahi prinsip dasar syariah. 
Bagaimana Islam menyikapi masalah jual-beli organ (komersialisasi organ) 

Melihat berbagai perdebatan etis dan hukum terkait praktik transplantasi organ, muncul 
pertanyaan penting mengenai batasan yang ditetapkan oleh ajaran Islam dalam menjaga 
martabat manusia serta mencegah eksploitasi. Perkembangan teknologi medis yang 
memungkinkan perpindahan organ dari satu tubuh ke tubuh lain turut memunculkan isu baru, 
yaitu apakah organ manusia boleh diperlakukan sebagai komoditas yang dapat 
diperjualbelikan. 

Masalah komersialisasi organ manusia menjadi sorotan penting dalam diskursus bioetika 
Islam karena ia menyinggung dua prinsip utama syariah: penghormatan terhadap martabat 
manusia dan larangan menyalahgunakan tubuh sebagai komoditas. Berbeda dengan donasi 
yang dilandasi semangat tolong-menolong dan penyelamatan nyawa, praktik 
memperjualbelikan organ dipandang jauh lebih kompleks karena menyangkut martabat 
manusia, nilai kehormatan tubuh, serta potensi eksploitasi terhadap kelompok rentan. 
Mayoritas ulama kontemporer menyatakan bahwa meskipun transplantasi organ dapat 
dibolehkan dalam situasi tertentu, jual beli organ secara komersial tidak diperkenankan dalam 
Islam, karena tubuh manusia bukanlah komoditas yang boleh diperdagangkan. Tubuh 
dipandang sebagai amanah dari Allah, bukan kepemilikan mutlak individu yang dapat 
dipertukarkan dengan imbalan materi. 

Ketika organ diperjualbelikan, terdapat kekhawatiran besar bahwa manusia akan 
diperlakukan sebagai objek transaksi ekonomi, yang pada akhirnya merusak nilai kehormatan 
tubuh dan memperlebar peluang eksploitasi, terutama terhadap orang miskin yang mungkin 
menjual organ demi kebutuhan hidup.  

Lebih jauh, perspektif Islam mengenai larangan jual beli organ juga melihat bahwa 
pemberian imbalan atau harga berpotensi mengubah niat donor dari altruistik menjadi 
transaksional. Padahal, tindakan mendonorkan organ baik saat masih hidup maupun setelah 

 
11 Lia Laquna Jamali, “Transplantasi Organ Tubuh Manusia: Perspektif  Al-Qur’an”  Vol. 7, No. 1 (Juni 2019)  
12 Endah Fahrunnisa, Analisis Hukum Islam terhadap Kebijakan Iran tentang Pemberian Kompensasi kepada Pendonor 

Organ Ginjal (Skripsi, Universitas Islam Indonesia, 2022), diakses 3 Desember 2025, 
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/39028/18421096.pdf?sequence=1&isAllowed=y. 

13 Lujeng Rizkiyah, “Analisis Fatwa MUI No. 13 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan Jaringan Tubuh 
dari Orang Hidup untuk Orang Lain,” TAHKIM 20, no. 1 (Juli 2024), 
https://doi.org/10.33477/thk.v20i1.2971 

https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/39028/18421096.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.33477/thk.v20i1.2971


Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

40 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

meninggal idealnya dilakukan sebagai bentuk amal kebaikan (ṣadaqah jariyah) dan ekspresi 
kepedulian terhadap sesama manusia. Ketika organ dijadikan barang dagangan, maka 
hilanglah nilai keikhlasan yang menjadi dasar etika dalam donasi organ menurut ajaran Islam. 

 Dalam pandangan Islam, tubuh manusia bukanlah milik individu semata, melainkan 
amanah dari Allah yang harus dijaga dan diperlakukan dengan hormat. Sebagaimana dijelaskan 
oleh literatur bahwa “human organs are not a commodity nor a chattel, and hence should 
only be given for the love of fellow-men. Commercialism, entrepreneuring and organ 
trafficking is an affront to human dignity and hence deplored and proscribed”.14 Oleh sebab 
itu, sebagian besar ulama menegaskan bahwa jual-beli organ dengan imbalan finansial tidak 
diperbolehkan dalam Islam.  

 Di samping itu, ulama juga mendasari larangan jual beli organ pada prinsip bahwa 
sesuatu yang tidak boleh diperjualbelikan dalam hidup, tidak boleh pula diperjualbelikan 
setelah seseorang wafat. Mereka menyoroti bahwa organ tubuh bukan termasuk harta (māl) 
yang boleh dijadikan objek akad perdagangan, sebab tidak memiliki nilai kepemilikan 
individual yang dapat dipindahkan seperti barang atau aset lainnya. Meski demikian, sebagian 
kecil ulama modern membolehkan keberadaan kompensasi tertentu, tetapi bukan dalam 
bentuk harga organ melainkan sebagai bentuk “pergantian biaya” untuk proses medis, 
transportasi, atau kebutuhan teknis lainnya. Kompensasi tersebut tidak dimaknai sebagai 
pembayaran atas organ, sehingga tidak termasuk dalam kategori jual beli.15 Selain itu, Apabila 
seseorang memberikan organnya kepada orang lain, lalu penerima secara sukarela memberikan 
sejumlah uang tanpa adanya perjanjian atau permintaan sebelumnya, maka hal tersebut 
dibolehkan dan bahkan dianggap sebagai tindakan yang sangat terpuji.16 

 Dalam konteks ini, solusi etis yang ditawarkan oleh fikih kontemporer Islam 
menekankan bahwa donasi organ dibolehkan, namun harus bersifat sukarela, tanpa imbalan 
finansial, dan dilakukan dengan tujuan kemaslahatan (saving life) serta memastikan donor 
tidak dirugikan baik dari sisi kesehatan maupun ekonomi. Sebuah kajian menyatakan bahwa: 
“There should be no cost to the family of the donor for removing the organ and any 
permanent harm to the donor must be avoided”.17 Untuk memastikan ketersediaan organ 
secara adil, diterapkan mekanisme seperti registrasi sukarela donor organ, program edukasi 
masyarakat Muslim tentang donasi organ sebagai ibadah atau amal jariyah, serta regulasi yang 
melarang perdagangan organ. 

 Lebih jauh, pendekatan Islam terhadap komersialisasi organ juga menetapkan bahwa 
meskipun membantu menyelamatkan nyawa adalah maslahat besar, maslahat tersebut tidak 
boleh dicapai melalui cara yang menimbulkan mafsadah sosial seperti eksploitasi orang 
miskin, perdagangan organ lintas negara, atau mempersiapkan pasar organ yang tidak adil. 
Sebuah artikel menegaskan bahwa dalam Islam “humans do not have the right to lend or sell 
their organs… because the human body is sanctified by The Almighty … and should not be 

 
14 Mohammed Ali Albar, “Islamic Ethics of  Organ Transplantation and Brain Death,” Saudi Journal of  Kidney 

Diseases and Transplantation 7, no. 2 (April–Juni 1996), 
https://journals.lww.com/sjkd/fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_and_brai
n.2.aspx?utm_source 

15 Ahmad Natour and Shammai Fishman, “Islamic Sunni Mainstream Opinions on Compensation to Unrelated 
Live Organ Donors,” Rambam Maimonides Medical Journal 2, no. 2 (2011): e0046, 
https://doi.org/10.5041/RMMJ.10046  

16 Irsyad Al-Fatwa Series 64: Organ Selling, “Penjualan Organ,” 5 Agustus 2015, diakses 21 November, 
https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-irsyad-al-fatwa-
series-64-organ-selling 

17 Alexander Woodman, Mohammed Ali Albar, and Hassan Chamsi-Pasha, “Contemporary Topics in Islamic 
Medical Ethics,” Journal of  the British Islamic Medical Association 3, no. 1 
(Desember 2019): 4, https://www.jbima.com/wp-
content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdf?utm_source 

https://journals.lww.com/sjkd/fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_and_brain.2.aspx?utm_source
https://journals.lww.com/sjkd/fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_and_brain.2.aspx?utm_source
https://doi.org/10.5041/RMMJ.10046
https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-irsyad-al-fatwa-series-64-organ-selling
https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-irsyad-al-fatwa-series-64-organ-selling
https://www.jbima.com/wp-content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdf?utm_source
https://www.jbima.com/wp-content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdf?utm_source


Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

41 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

considered commodities”.18  Etis Islam mengusulkan bahwa sistem donasi organ harus 
berbasis keadilan, transparansi, dan tanggung jawab kolektif, bukan berdasarkan transaksi 
finansial atau keuntungan pribadi. 
Perbedaan Pendapat Ulama Tentang Pelaksanaan Transplantasi Organ  

Melihat kompleksitas persoalan transplantasi organ—baik dari sisi medis, etika, maupun 
hukum Islam perdebatan di kalangan ulama menjadi tidak terhindarkan. Masing-masing ulama 
memiliki dasar argumentasi yang bersumber dari nash, kaidah fikih, serta pertimbangan 
kemaslahatan manusia. Perbedaan landasan inilah yang kemudian melahirkan beragam 
pandangan mengenai boleh tidaknya tindakan tersebut dilakukan. Oleh sebab itu, penelitian 
ini perlu menguraikan lebih lanjut bagaimana perbedaan pendapat ulama tentang pelaksanaan 
transplantasi organ, sehingga dapat memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai 
posisi hukum dan pertimbangan etis dalam Islam. 

Transplantasi organ sebagai praktik yang menimbulkan perdebatan di kalangan ulama 
karena menyangkut persoalan hukum, etika, serta penghormatan terhadap tubuh manusia. 
Perbedaan pendapat muncul karena masing-masing ulama memiliki cara pandang yang 
berbeda dalam menafsirkan nash syar’i serta mempertimbangkan aspek maslahat dan 
mafsadat dari tindakan transplantasi tersebut. 

Dewan Ulama di Inggris, yang beranggotakan para sarjana dari berbagai mazhab besar, 
menyepakati bahwa profesi medis berwenang menentukan tanda-tanda kematian, dan bahwa 
kematian batang otak (brain-stem death) dapat dianggap sebagai akhir kehidupan untuk tujuan 
transplantasi organ. Dewan tersebut juga mendukung transplantasi organ sebagai bentuk 
upaya mengurangi penderitaan dan menyelamatkan jiwa berdasarkan kaidah syariah, bahkan 
membolehkan umat Muslim memiliki kartu donor organ atau memberikan izin melalui 
keluarga terdekat untuk mendonorkan organ setelah meninggal dunia.19 

Selain itu, pandangan kontemporer seperti yang dijelaskan oleh Wahba az-Zuhaili dalam 
Fiqh al-Islami wa Adillatuh juga menegaskan bahwa tindakan pembedahan terhadap jenazah 
diperbolehkan dalam kondisi darurat dan untuk tujuan kemaslahatan besar seperti penelitian 
kedokteran, penyelidikan kriminal, atau pelatihan medis. Transplantasi organ pun dibolehkan 
selama donor dinyatakan meninggal secara sah oleh dokter ahli dan prosesnya dilakukan 
dengan penghormatan terhadap jenazah. Prinsip utamanya adalah bahwa prioritas diberikan 
kepada kehidupan manusia yang masih hidup, sebab menjaga kehidupan adalah salah satu 
tujuan utama syariah. 

Dalam praktiknya, berbagai fatwa telah memperkuat legitimasi ini. Pada tahun 1959, 
Sheikh Hassan Mamoon, Mufti Besar Mesir, mengeluarkan fatwa yang mendukung 
transplantasi kornea dari jenazah ataupun pendonor yang menyetujui donasi setelah kematian 
(Fatwa No. 1084, 14 April 1959). Kemudian, pada tahun 1982, Dewan Tertinggi Ulama di 
Arab Saudi menyetujui pengambilan dan transplantasi organ atas dasar kebutuhan medis. 
Dewan Fiqih Islam dari Organisasi Konferensi Islam di Amman, Yordania (1986), dan 
Akademi Fiqih Islam Internasional di Jeddah (1988) juga mengeluarkan keputusan serupa 
yang mendukung donasi organ, baik dari pendonor hidup maupun yang telah meninggal 
dunia. Hal ini menunjukkan adanya kesepahaman di kalangan cendekiawan Muslim bahwa 
transplantasi organ dapat dibenarkan dalam kerangka syariah.20 

 
18 Md. Sanwar Siraj, “How a Compensated Kidney Donation Program Facilitates the Sale of  Human Organs in a 

Regulated Market: The Implications of  Islam on Organ Donation and Sale,” Philosophy, Ethics, and 
Humanities in Medicine 17 (2022): 8, https://doi.org/10.1186/s13010-022-00122-4 

19 Abdi O. Shuriye, “Muslim Views on Organ Transplant,” IIUM Engineering Journal 12, no. 5 (2011): 206, 
https://journals.iium.edu.my/ejournal/index.php/iiumej/article/view/260/243 

20 Jan A. Ali, “Perspektif  Islam tentang Transplantasi Organ: Perdebatan yang Berkelanjutan,” Religions 12, no. 8 
(Juli 2021): 2–6, https://doi.org/10.3390/rel12080576 

https://doi.org/10.1186/s13010-022-00122-4
https://journals.iium.edu.my/ejournal/index.php/iiumej/article/view/260/243
https://doi.org/10.3390/rel12080576


Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

42 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

Pandangan ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya menghargai aspek spiritual, tetapi 
juga mengakui pentingnya ilmu pengetahuan sebagai sarana untuk menjaga kehidupan sesuai 
dengan prinsip-prinsip syariat yang menjunjung tinggi nilai kehidupan dan martabat manusia. 

  
KESIMPULAN 

Transplantasi organ dalam perspektif Islam merupakan isu yang menuntut 
keseimbangan antara kemajuan ilmu kedokteran dan nilai-nilai syariat. Islam pada dasarnya 
sangat menjunjung tinggi upaya penyelamatan jiwa manusia, sebagaimana termaktub dalam 

prinsip ḥifẓ al-nafs atau menjaga kehidupan. Oleh karena itu, mayoritas ulama membolehkan 
pelaksanaan transplantasi organ selama dilakukan untuk tujuan kemaslahatan dan tidak 
bertentangan dengan ketentuan syariat. Kebolehan ini disertai dengan beberapa syarat, antara 
lain adanya kerelaan dari pendonor, tidak menimbulkan bahaya yang lebih besar bagi 
pendonor hidup, serta dilakukan tanpa unsur komersialisasi. 

Meski demikian, sebagian ulama masih menolak atau berhati-hati terhadap pelaksanaan 
transplantasi organ karena mempertimbangkan aspek kehormatan tubuh manusia, 
ketidakpastian dalam menentukan kematian secara medis (brain death), serta potensi 
penyalahgunaan seperti perdagangan organ. Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa 
hukum transplantasi organ bersifat kontekstual dan memerlukan ijtihad yang berlandaskan 

maqāṣid al-syarī‘ah. Fatwa-fatwa kontemporer seperti Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) 
Nomor 13 Tahun 2019 dan keputusan Akademi Fiqh Islam Internasional menegaskan bahwa 
Islam tidak menolak kemajuan medis, selama pelaksanaannya tetap menjaga nilai moral, 
kemanusiaan, dan kehormatan manusia. Dengan demikian, Islam memberikan ruang adaptif 
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan modern, selama semuanya diarahkan untuk 
kemaslahatan dan tidak melanggar prinsip dasar agama. 
Saran 

Berdasarkan hasil pembahasan, penulis menyarankan agar pelaksanaan transplantasi 
organ dilakukan dengan memperhatikan prinsip-prinsip etika dan hukum Islam. Tenaga medis 
serta lembaga kesehatan perlu memahami syarat-syarat syar’i seperti adanya izin dari 
pendonor, tidak adanya unsur paksaan, dan larangan jual beli organ. Selain itu, pengambilan 
organ dari jenazah harus dilakukan dengan penuh rasa hormat terhadap tubuh manusia, sesuai 
dengan nilai-nilai Islam yang menekankan kehormatan dan kemaslahatan. 

Di sisi lain, masyarakat Muslim diharapkan memiliki pemahaman yang lebih luas 
mengenai pentingnya donasi organ sebagai bentuk solidaritas kemanusiaan dan amal jariyah. 
Pemerintah bersama lembaga keagamaan juga perlu memperkuat regulasi dan pengawasan 
agar praktik transplantasi organ di Indonesia berjalan sesuai dengan fatwa Majelis Ulama 
Indonesia serta bebas dari unsur komersialisasi atau penyalahgunaan. Dengan demikian, 
pelaksanaan transplantasi organ dapat menjadi wujud nyata penerapan nilai-nilai Islam dalam 
kemajuan dunia medis modern. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Aasi, Ghulam-Haider. “Islamic Legal and Ethical Views on Organ Transplantation and Donation.” 

Zygon 38, no. 3 (September 2003): 734. 
https://www.zygonjournal.org/article/id/13185/?utm_source. 

Abasi, Abubakar A., et al. “Transplantasi Organ: Perspektif  Hukum, Etika, dan Islam di Nigeria.” 
Jurnal Bedah Niger 18, no. 2 (Juli–Desember 2012): 53–60. 
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC3762001/?utm_source. 

Albar, Mohammed Ali. “Islamic Ethics of  Organ Transplantation and Brain Death.” Saudi Journal of  
Kidney Diseases and Transplantation 7, no. 2 (April–Juni 1996). 
https://journals.lww.com/sjkd/fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_
and_brain.2.aspx?utm_source. 

Albar, Mohammed. “A Sunni Islamic Perspective.” Saudi Journal of  Kidney Diseases and 



Perspektif Agama dan Identitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43 

 

43 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam 

  

Transplantation 23, no. 4 (2012): 817–822. https://doi.org/10.4103/1319-2442.98169. 
Ali, Jan A. “Perspektif  Islam tentang Transplantasi Organ: Perdebatan yang Berkelanjutan.” Religions 

12, no. 8 (Juli 2021): 2–6. https://doi.org/10.3390/rel12080576. 
Ansori, Bahron. “Jangan Bersedih, Setiap Penyakit Pasti Ada Obatnya.” Minanews.net, 23 Juli 2023. 

Diakses 11 Desember 2025. https://minanews.net/jangan-bersedih-setiap-penyakit-pasti-ada-
obatnya/. 

Br. Pinem, Rasta Kurniawati. “Donor Anggota Tubuh (Transplantasi) Menurut Hukum Islam (Upaya 
Mengidentifikasi Masalah dan Mencari Dalil-Dalilnya).” DLL 5, no. 1 (2020). 
https://doi.org/10.30596/dll.v5i1.3449. 

Dayan, Fazli, Mian Muhammad Sheraz, Abu Kholdun Al-Mahmood, and Sharmin Islam. “The 
Maximus of  Necessity and Its Application to Organ Transplantation: An Islamic Bioethical 
Perspective.” Bangladesh Journal of  Medical Science 20, no. 3 (July 2021): 514. 
https://doi.org/10.3329/bjms.v20i3.52792. 

Endah Fahrunnisa. Analisis Hukum Islam terhadap Kebijakan Iran tentang Pemberian Kompensasi 
kepada Pendonor Organ Ginjal. Skripsi, Universitas Islam Indonesia, 2022. Diakses 3 
Desember 2025. 
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/39028/18421096.pdf?sequence=1&isAll
owed=y. 

Ghaly, Mohammed. “Religio-Ethical Discussions on Organ Donation among Muslims in Europe: An 
Example of  Transnational Islamic Bioethics.” Medicine, Health Care and Philosophy 15, no. 2 
(2011): 207–220. https://doi.org/10.1007/s11019-011-9352-x. 

Irsyad Al-Fatwa Series 64: Organ Selling. “Penjualan Organ.” 5 Agustus 2015. Diakses 21 November 
2025. https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-
irsyad-al-fatwa-series-64-organ-selling. 

Jamali, Lia Laquna. “Transplantasi Organ Tubuh Manusia: Perspektif  Al-Qur’an.” Vol. 7, No. 1 (Juni 
2019). 

Majelis Ulama Indonesia. Fatwa Nomor 12 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan/atau 
Jaringan Tubuh dari Pendonor Mati untuk Orang Lain. Diakses 8 November 2025. 
https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-aringan-tubuh-dari-pendonor-mati-
untuk-orang-lain?utm_source. 

Natour, Ahmad, and Shammai Fishman. “Islamic Sunni Mainstream Opinions on Compensation to 
Unrelated Live Organ Donors.” Rambam Maimonides Medical Journal 2, no. 2 (2011): e0046. 
https://doi.org/10.5041/RMMJ.10046. 

Rizkiyah, Lujeng. “Analisis Fatwa MUI No. 13 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan Jaringan 
Tubuh dari Orang Hidup untuk Orang Lain.” TAHKIM 20, no. 1 (Juli 2024). 
https://doi.org/10.33477/thk.v20i1.2971. 

Saifullah. Transplantasi Organ Tubuh (Perspektif  Hukum Islam, Hukum Positif  dan Etika 
Kedokteran). Al-Mursalah 2, no. 1 (2016). Diakses 3 Desember 2025. 
https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-Mursalah/article/view/71. 

Sanwar Siraj, Md. “How a Compensated Kidney Donation Program Facilitates the Sale of  Human 
Organs in a Regulated Market: The Implications of  Islam on Organ Donation and Sale.” 
Philosophy, Ethics, and Humanities in Medicine 17 (2022): 8. https://doi.org/10.1186/s13010-
022-00122-4. 

Shuriye, Abdi O. “Muslim Views on Organ Transplant.” IIUM Engineering Journal 12, no. 5 (2011): 
206. https://journals.iium.edu.my/ejournal/index.php/iiumej/article/view/260/243. 

Woodman, Alexander, Mohammed Ali Albar, and Hassan Chamsi-Pasha. “Contemporary Topics in 
Islamic Medical Ethics.” Journal of  the British Islamic Medical Association 3, no. 1 (Desember 
2019): 4. https://www.jbima.com/wp-
content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdf?utm_source. 

World Health Organization. “Pengembangan Strategi Global untuk Donasi & Transplantasi Sel, 
Jaringan dan Organ Manusia.” Laporan rapat, Bahasa Indonesia. Diakses 6 November 2025. 
https://www.who.int/health-topics/transplantation?utm_source. 


