Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

TRANSPLANTASI ORGAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM

Cindy Fatikasari!, Halimah Tusyadiah?, Edi Amin3
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta

cindyfas05@gmail.com!, tusyadiahhalimah08@gmail.com?, edi.amin@uinjkt.ac.id

Abstrak: Transplantasi organ merupakan salah satu perkembangan penting dalam dunia kedokteran
modern yang bertujuan untuk menyelamatkan dan meningkatkan kualitas hidup pasien. Namun,
praktik ini menimbulkan berbagai perdebatan etis dan keagamaan, khususnya dalam perspektif Islam.
Artikel ini bertujuan untuk mengkaji transplantasi organ berdasarkan pandangan hukum Islam dengan
menelaah dalil Al-Qur’an, Hadis, serta pendapat para ulama dan fatwa lembaga keislaman. Metode
penelitian yang digunakan adalah studi literatur terhadap sumber-sumber klasik dan kontemporer yang
relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa transplantasi organ pada prinsipnya diperbolehkan dalam
Islam dengan syarat-syarat tertentu, antara lain adanya kebutuhan mendesak, tidak menimbulkan
mudarat yang lebih besar, dilakukan atas dasar kerelaan pendonor, serta tidak bertentangan dengan
prinsip menjaga kehormatan manusia. Dengan demikian, transplantasi organ dapat dipandang sebagai
bentuk ikhtiar kemanusiaan yang sejalan dengan tujuan syariat Islam (maqasid al-syari‘ah), khususnya
dalam menjaga jiwa.

Kata Kunci: Transplantasi Organ, Hukum Islam, Bioetika Islam.

Abstract: Organ transplantation is one of the significant developments in modern medicine aimed at saving lives and
improving patients’ quality of life. However, this practice raises various ethical and religious debates, particularly from
the Islamic perspective. This article aims to examine organ transplantation based on Islamic law by analyzing references
Sfrom the Qur'an, Hadith, as well as the opinions of scholars and fatwas issued by Islamic institutions. The research
method employed is a literature review of relevant classical and contemporary sources. The findings indicate that organ
transplantation is fundamentally permissible in Islam under certain conditions, such as the existence of urgent necessity,
the absence of greater harm, the donor’s consent, and compliance with the principle of preserving buman dignity.
Therefore, organ transplantation can be viewed as a humanitarian effort that aligns with the objectives of Islamic law
(maqasSid al-shari‘ah), particularly the preservation of life.

Keywords: Organ Transplantation, Islamic Law, Islamic Bioethics.

PENDAHULUAN

Transplantasi organ saat ini menjadi salah satu intervensi medis yang paling
menentukan nyawa: banyak penyakit end-stage (gagal ginjal, gagal hati, penyakit jantung
terminal) hanya dapat diselamatkan atau kualitas hidupnya dipulihkan melalui transplantasi.
Kebutuhan global jauh melebihi ketersediaan organ, sehingga muncul tantangan medis, etika,
dan regulasi skala nasional dan internasional.'

Di ranah Islam, isu transplantasi menyentuh prinsip-prinsip dasar hukum syariah—
terutama maqashid shariah seperti hifzh al-nafs (pemeliharaan jiwa) dan larangan
memperlakukan tubuh manusia sebagai komoditas — sehingga keputusan fikih dan fatwa
memegang peran penting untuk memberi pedoman praktik medis dan perilaku sosial umat.
Pendekatan ini membuat transplantasi bukan sekadar perkara biomedis, melainkan masalah
moral-keagamaan dan sosial.” Pendapat ulama Islam tidak seragam: banyak lembaga fatwa
besar membolehkan transplantasi dalam kondisi darurat (darGrah) atau ketika tidak ada
alternatif pengobatan, dengan syarat-syarat tertentu (izin pendonor/keluarga, larangan
komersialisasi, dan kewenangan medis). Namun ada juga posisi konservatif yang menolak

! “Pengembangan Strategi Global untuk Donasi & Transplantasi Sel, Jaringan dan Organ Manusia”, Laporan
rapat, Bahasa Indonesia, World Health  Organization, accessed 6 Nov 2025,
https://www.who.int/health-topics/transplantation?utm source.

2 Abubakar A. Bakari et al., “Transplantasi Organ: Perspektif Hukum, Etika, dan Islam di Nigeria,” Jurnal Bedah
Niger 18, no. 2 (Juli-Desember 2012): 53-60,
https://pme.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC3762001 /Putm_source

36 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam


mailto:%20cindyfas05@gmail.com1
mailto:tusyadiahhalimah08@gmail.com2
mailto:edi.amin@uinjkt.ac.id3
https://www.who.int/health-topics/transplantation?utm_source=chatgpt.com
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC3762001/?utm_source

Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

untuk organ tertentu atau dalam kondisi yang dapat menimbulkan mudharat.

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah mengeluarkan fatwa yang
mengatur transplantasi dari pendonor mati dengan ketentuan: pengakuan kematian
berdasarkan mati otak, adanya kebutuhan darurat yang dibenarkan syar’i, izin ahli waris,
larangan komersialisasi, dan pengecualian untuk organ reproduksi dan otak. Fatwa-fatwa
nasional ini mempengaruhi kebijakan rumah sakit dan praktik medis dalam konteks
keagamaan Indonesia.” Selain pedoman fatwa, kerangka legal di Indonesia juga berkembang:
regulasi kesehatan dan undang-undang terbaru mengatur aspek teknis, tata kelola, dan
larangan jual-beli organ. Sinergi (atau kadang ketegangan) antara hukum positif dan fatwa
menjadikan studi ini relevan karena pasien, keluarga, dan tenaga kesehatan membutuhkan
kepastian hukum dan kepatuhan syariah secara simultan.

Kajian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang komprehensif bagi
masyarakat Muslim bahwa teknologi medis bukanlah bertentangan dengan agama, melainkan
harus dilihat dalam bingkai nilai-Islam yang benar: menjaga kehidupan (hifz an-Nafs),
menjaga kehormatan (hifz al-‘Ird), dan mencegah kerusakan yang lebih besar (1a darar wa la
dirar). Sebab tanpa landasan nilai semacam ini, teknologi medis bisa saja dipraktikkan tanpa
moralitas yang sesuai yang bisa membawa mudharat sosial, spiritual, maupun hukum.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pandangan Islam Terhadap Transplantasi Organ sebagai Teknologi Medis modern
Seiring berkembangnya teknologi medis, transplantasi organ menjadi salah satu inovasi

paling signifikan dalam menyelamatkan nyawa manusia. Namun, kemajuan ini juga

memunculkan pertanyaan etis dan religius, khususnya dalam konteks ajaran Islam yang

memiliki aturan jelas terkait kehormatan tubuh, keselamatan jiwa, dan batasan-batasan syar’i

dalam praktik medis.

Dalam ajaran Islam, upaya menyelamatkan nyawa manusia dipandang sebagai
tindakan yang sangat mulia dan bernilai tinggi. Pada masa kenabian, persoalan donor organ
belum terjadi di kalangan umat, sehingga tidak ada ayat Al-Qur’an maupun hadis yang secara
khusus membahas hal tersebut. Meski begitu, Nabi Muhammad SAW pernah bersabda:

c«\&mdd)ﬁ\ Y\ ;«\A \d).\\bn
“Tidaklah Allah Ta’ala menurukan suatu penyakit, kecuali Allah Ta’ala juga menurunkan
obatnya.” (HR. Bukhari).

Setiap penyakit yang Allah Subhanahu wa Ta’ala turunkan pasti memiliki obat. Jika
ada yang mengatakan bahwa suatu penyakit belum ada obatnya, sebenarnya pernyataan itu
tidak tepat. Yang benar adalah Allah belum memperlihatkan atau menyingkapkan obat
tersebut.’

Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an surah Al-Maidah ayat 32 yang berbunyi

et o GaT LS WA (...
“.. Barang siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka seakan-akan ia telah
memelihara kebidupan manusia selurnbnya.”

3 Majelis Ulama Indonesia. Fatwa Nomor 12 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan/ atan Jaringan Tubub dari
Pendonor Mati untuk Orang Lain. Halaman 6. Diakses 8 November 2025.

orang-lain’utm_source
4 Bahron Ansori, “Jangan Bersed1h Setiap Penyaklt Pasti Ada Obatnya ” Minanews. e, 23 Juli 2023, diakses 11
Desember 2025, https: . di raki .

37 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam


https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-aringan-tubuh-dari-pendonor-mati-untuk-orang-lain?utm_source=chatgpt.com
https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-aringan-tubuh-dari-pendonor-mati-untuk-orang-lain?utm_source=chatgpt.com
https://minanews.net/jangan-bersedih-setiap-penyakit-pasti-ada-obatnya/

Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

Berdasarkan prinsip ini, Islam mendorong segala bentuk ikhtiar yang bertujuan menjaga
kehidupan, termasuk melalui kemajuan ilmu kedokteran seperti transplantasi organ.’
Transplantasi organ dan perkembangan teknologi medis modern kini dipandang sebagai
langkah besar dalam memperbaiki kualitas hidup serta menyelamatkan manusia dari kematian
akibat kegagalan organ.

Para ulama menggunakan metode z#bad dan prinsip maqasid al-shari‘ah untuk menilai
kebolehannya, terutama dengan pertimbangan Aifzh al-nafs (pemeliharaan jiwa) dan darvirab
(keadaan darurat). Islam mensyaratkan agar pendonor (1) telah dewasa, (2) berakal sehat, serta
(3) memberikan izin dengan penuh kesadaran dan tanpa paksaan. Dilarang keras melakukan
jual beli organ karena tubuh manusia bukan komoditas. Donasi juga tidak boleh
membahayakan nyawa pendonor, dan tidak diperkenankan mendonorkan organ vital seperti
otak dan sistem saraf.’ Ketentuan ini ditegaskan agar pelaksanaan transplantasi tetap berada
dalam koridor etika Islam dan tidak bertentangan dengan kehormatan manusia sebagai ciptaan
Allah.

Banyak ulama dan sarjana kontemporer menegaskan bahwa transplantasi organ,
termasuk dari donor non-Muslim dapat dibenarkan dalam Islam ketika manfaatnya untuk
menyelamatkan nyawa seseorang, asal dilakukan dengan persetujuan, tanpa komersialisasi, dan
tanpa membahayakan donor. Prinsip ini berakar pada tujuan utama shari‘ah untuk memelihara
nyawa dan kemaslahatan manusia, serta pada semangat altruisme dalam membantu sesama.’

Sebagai contoh, dalam kajian fikih kontemporer, para penulis menyimpulkan bahwa
transplantasi organ diperbolehkan selama dilakukan dalam kondisi “darurat” — yakni ketika
nyawa penerima terancam dan organ donor tidak akan mengalami kerugian besar.® Organ
tubuh manusia dalam hal ini dipandang sebagai “titipan” yang boleh digunakan untuk
memberi manfaat besar pada orang lain, selama syarat-syarat syar’i dan etis terpenuhi.’

Dalam konteks donor dan penerima berbeda agama, sebuah artikel yang menelaah
fatwa dari komunitas Muslim di Eropa menunjukkan bahwa fatwa-fatwa tersebut tidak
membatasi penerimaan organ hanya dari donor Muslim. Artinya: memberi organ kepada non-
Muslim atau menerima organ dari non-Muslim tetap boleh jika memenuhi ketentuan, dan
menolak donor non-Muslim semata atas dasar perbedaan agama dianggap “tidak etis dan
bukan sikap Islami.”"

Kasus ini memperlihatkan bahwa akhlak kemanusiaan menyelamatkan nyawa, tolong-
menolong, kasih sayang antarmanusia bisa menjadi dasar yang kuat dalam keputusan
transplantasi. Sehingga, asal transplantasi dilakukan dengan cara yang benar, donor dan
penerima bisa berbeda agama tanpa menjadikannya masalah agama. Hal ini konsisten dengan
pandangan bahwa Islam menempatkan kemaslahatan dan pelestarian nyawa di atas aspek-

5> Dayan, Fazli, Mian Muhammad Sheraz, Abu Kholdun Al-Mahmood, and Sharmin Islam. “The Maximus of
Necessity and Its Application to Organ Transplantation: An Islamic Bioethical Perspective.” Bangladesh
Journal of Medical Science 20, no. 3 (July 2021): 514, https://doi.org/10.3329 /bjms.v20i3.52792

¢ Ghulam-Haider Aasi, “Islamic Legal and Ethical Views on Organ Transplantation and Donation,” Zygon 38, no.
3 (September 2003): 734, https://www.zygonjournal.org/article/id/13185/Putm source

7 Mohammed Albar, “A Sunni Islamic Perspective,” Saudi Journal of Kidney Diseases and Transplantation 23, no. 4
(2012): 817-822, https://doi.org/10.4103/1319-2442.98169

8 Saifullah, Transplantasi Organ Tubub (Perspektif Hukum Islam, Hukum Positif dan Etika Kedokteran), Al-Mursalah 2,
no. 1 (2016), diakses 3 Desember 2025, https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-
Mursalah/article/view/71

® Rasta Kurniawati Br. Pinem, “Donor Anggota Tubuh (Transplantasiy Menurut Hukum Islam (Upaya
Mengidentifikasi ~ Masalah ~ dan  Mencari  Dalil-Dalilnya),” DLL 5, no. 1 (2020),
https://doi.org/10.30596/dll.v5i1.3449

10 Mohammed Ghaly, “Religio-Ethical Discussions on Organ Donation among Muslims in Europe: An Example
of Transnational Islamic Bioethics,” Medicine, Health Care and Philosophy 15, no. 2 (2011): 207-220,
https://doi.org/10.1007/s11019-011-9352-x.

38 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam


https://doi.org/10.3329/bjms.v20i3.52792
https://www.zygonjournal.org/article/id/13185/?utm_source
https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-Mursalah/article/view/71
https://jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-Mursalah/article/view/71
https://doi.org/10.30596/dll.v5i1.3449
https://doi.org/10.1007/s11019-011-9352-x

Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

aspek ritual formil, terutama dalam kondisi darurat."

Sebagian besar negara dengan mayoritas penduduk Muslim lebih mengutamakan
donor dari jenazah (kadaver) dibandingkan donor dari pendonor yang masih hidup.
Pertimbangannya adalah faktor keselamatan pendonor hidup, karena dikhawatirkan mereka
justru mengalami kesulitan atau kemudaratan setelah menyumbangkan salah satu organnya.
Misalnya, jika suatu saat ginjal pendonor mengalami kerusakan, maka akan sulit untuk
dilakukan penanganan. Dalam konteks ini, digunakan prinsip memilih “keburukan yang lebih
ringan” ketika harus menghadapi dua pilihan yang sama-sama tidak ideal. Pada kasus donor
dari jenazah, mencegah bahaya dianggap lebih penting daripada menjaga keutuhan tubuh
mayit. Prinsip maslabah atau “mendahulukan kepentingan yang membawa manfaat lebih
besar” juga diterapkan ketika terdapat dua kepentingan yang saling bertentangan. Dengan kata
lain, menghilangkan penyakit pada penerima donor tidak boleh dilakukan dengan cara
menimbulkan penyakit baru pada pendonor.'

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) juga telah mengeluarkan fatwa yang
memperbolehkan transplantasi organ dengan syarat-syarat tertentu, terutama dalam kondisi
darurat dan bertujuan menyelamatkan nyawa manusia.” Sikap ini menunjukkan bahwa Islam
memiliki fleksibilitas dalam merespons perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi,
sepanjang tidak menyalahi prinsip dasar syariah.

Bagaimana Islam menyikapi masalah jual-beli organ (komersialisasi organ)

Melihat berbagai perdebatan etis dan hukum terkait praktik transplantasi organ, muncul
pertanyaan penting mengenai batasan yang ditetapkan oleh ajaran Islam dalam menjaga
martabat manusia serta mencegah eksploitasi. Perkembangan teknologi medis yang
memungkinkan perpindahan organ dari satu tubuh ke tubuh lain turut memunculkan isu baru,
yaitu apakah organ manusia boleh diperlakukan sebagai komoditas yang dapat
diperjualbelikan.

Masalah komersialisasi organ manusia menjadi sorotan penting dalam diskursus bioetika
Islam karena ia menyinggung dua prinsip utama syariah: penghormatan terhadap martabat
manusia dan larangan menyalahgunakan tubuh sebagai komoditas. Berbeda dengan donasi
yang dilandasi semangat tolong-menolong dan  penyelamatan nyawa, praktik
memperjualbelikan organ dipandang jauh lebih kompleks karena menyangkut martabat
manusia, nilai kehormatan tubuh, serta potensi eksploitasi terhadap kelompok rentan.
Mayoritas ulama kontemporer menyatakan bahwa meskipun transplantasi organ dapat
dibolehkan dalam situasi tertentu, jual beli organ secara komersial tidak diperkenankan dalam
Islam, karena tubuh manusia bukanlah komoditas yang boleh diperdagangkan. Tubuh
dipandang sebagai amanah dari Allah, bukan kepemilikan mutlak individu yang dapat
dipertukarkan dengan imbalan materi.

Ketika organ diperjualbelikan, terdapat kekhawatiran besar bahwa manusia akan
diperlakukan sebagai objek transaksi ekonomi, yang pada akhirnya merusak nilai kehormatan
tubuh dan memperlebar peluang eksploitasi, terutama terhadap orang miskin yang mungkin
menjual organ demi kebutuhan hidup.

Lebih jauh, perspektif Islam mengenai larangan jual beli organ juga melihat bahwa
pemberian imbalan atau harga berpotensi mengubah niat donor dari altruistik menjadi
transaksional. Padahal, tindakan mendonorkan organ baik saat masih hidup maupun setelah

1 Lia Laquna Jamali, “Transplantasi Organ Tubuh Manusia: Perspektif Al-Qur’an” Vol. 7, No. 1 (Juni 2019)

12 Endah Fahrunnisa, Analisis Hukum Islam terbadap Kebijakan Iran tentang Pemberian Kompensasi kepada Pendonor
Organ  Ginjal  (Skripsi,  Universitas  Islam  Indonesia, 2022), diakses 3 Desember 2025,
https://dspace.uii.ac.id/bitstream /handle /123456789 /39028 /18421096.pdf Psequence=1&isAllowed=y.

13 Lujeng Rizkiyah, “Analisis Fatwa MUI No. 13 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan Jaringan Tubuh
dari  Orang  Hidup  untuk  Orang Lain” TAHKIM 20, no. 1 (Juli  2024),
https://doi.org/10.33477 /thk.v20i1.2971

39 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam


https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/39028/18421096.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.33477/thk.v20i1.2971

Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

meninggal idealnya dilakukan sebagai bentuk amal kebaikan (Sadaqah jariyah) dan ekspresi
kepedulian terhadap sesama manusia. Ketika organ dijadikan barang dagangan, maka
hilanglah nilai keikhlasan yang menjadi dasar etika dalam donasi organ menurut ajaran Islam.

Dalam pandangan Islam, tubuh manusia bukanlah milik individu semata, melainkan
amanah dari Allah yang harus dijaga dan diperlakukan dengan hormat. Sebagaimana dijelaskan
oleh literatur bahwa “human organs are not a commodity nor a chattel, and hence should
only be given for the love of fellow-men. Commercialism, entrepreneuring and organ
trafficking is an affront to human dignity and hence deplored and prosctribed”.'* Oleh sebab
itu, sebagian besar ulama menegaskan bahwa jual-beli organ dengan imbalan finansial tidak
diperbolehkan dalam Islam.

Di samping itu, ulama juga mendasari larangan jual beli organ pada prinsip bahwa
sesuatu yang tidak boleh diperjualbelikan dalam hidup, tidak boleh pula diperjualbelikan
setelah seseorang wafat. Mereka menyoroti bahwa organ tubuh bukan termasuk harta (wdal)
yang boleh dijadikan objek akad perdagangan, sebab tidak memiliki nilai kepemilikan
individual yang dapat dipindahkan seperti barang atau aset lainnya. Meski demikian, sebagian
kecil ulama modern membolehkan keberadaan kompensasi tertentu, tetapi bukan dalam
bentuk harga organ melainkan sebagai bentuk “pergantian biaya” untuk proses medis,
transportasi, atau kebutuhan teknis lainnya. Kompensasi tersebut tidak dimaknai sebagai
pembayaran atas organ, sehingga tidak termasuk dalam kategori jual beli."” Selain itu, Apabila
seseorang memberikan organnya kepada orang lain, lalu penerima secara sukarela memberikan
sejumlah uang tanpa adanya perjanjian atau permintaan sebelumnya, maka hal tersebut
dibolehkan dan bahkan dianggap sebagai tindakan yang sangat terpuji.'®

Dalam konteks ini, solusi etis yang ditawarkan oleh fikih kontemporer Islam
menekankan bahwa donasi organ dibolehkan, namun harus bersifat sukarela, tanpa imbalan
finansial, dan dilakukan dengan tujuan kemaslahatan (saving life) serta memastikan donor
tidak dirugikan baik dari sisi kesehatan maupun ekonomi. Sebuah kajian menyatakan bahwa:
“There should be no cost to the family of the donor for removing the organ and any
permanent harm to the donor must be avoided”." Untuk memastikan ketersediaan organ
secara adil, diterapkan mekanisme seperti registrasi sukarela donor organ, program edukasi
masyarakat Muslim tentang donasi organ sebagai ibadah atau amal jariyah, serta regulasi yang
melarang perdagangan organ.

Lebih jauh, pendekatan Islam terhadap komersialisasi organ juga menetapkan bahwa
meskipun membantu menyelamatkan nyawa adalah maslahat besar, maslahat tersebut tidak
boleh dicapai melalui cara yang menimbulkan mafsadah sosial seperti eksploitasi orang
miskin, perdagangan organ lintas negara, atau mempersiapkan pasar organ yang tidak adil.
Sebuah artikel menegaskan bahwa dalam Islam “humans do not have the right to lend or sell
their organs... because the human body is sanctified by The Almighty ... and should not be

14 Mohammed Ali Albar, “Islamic Ethics of Organ Transplantation and Brain Death,” Saudi Journal of Kidney
Diseases and Transplantation 7, no. 2 (April-Juni 1990),
https://journalsIww.com/sjkd /fulltext/1996 /07020 /islamic ethics of otgan transplantation and brai

n.2.aspxrutm_source

15> Ahmad Natour and Shammai Fishman, “Islamic Sunni Mainstream Opinions on Compensation to Unrelated
Live Otgan Donors,”  Rambam — Maimonides  Medical ~ Journal 2, no. 2 (2011): 0040,
https://doi.org/10.5041/RMM].10046

16 Irsyad Al-Fatwa Series 64: Organ Selling, “Penjualan Organ,” 5 Agustus 2015, diakses 21 November,
https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-irsyad-al-fatwa-
series-64-organ-selling

17" Alexander Woodman, Mohammed Ali Albar, and Hassan Chamsi-Pasha, “Contemporary Topics in Islamic
Medical  Ethics,”  Journal — of  the  British  Islamic ~ Medical — Association 3, no. 1
(Desember 2019): 4, https://www.jbima.com/wp-
content/uploads/2020/01/2.1 woodman.pdfrutm source

40 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam


https://journals.lww.com/sjkd/fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_and_brain.2.aspx?utm_source
https://journals.lww.com/sjkd/fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_and_brain.2.aspx?utm_source
https://doi.org/10.5041/RMMJ.10046
https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-irsyad-al-fatwa-series-64-organ-selling
https://www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-irsyad-al-fatwa-series-64-organ-selling
https://www.jbima.com/wp-content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdf?utm_source
https://www.jbima.com/wp-content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdf?utm_source

Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

considered commodities”.'® Etis Islam mengusulkan bahwa sistem donasi organ harus

berbasis keadilan, transparansi, dan tanggung jawab kolektif, bukan berdasarkan transaksi
finansial atau keuntungan pribadi.
Perbedaan Pendapat Ulama Tentang Pelaksanaan Transplantasi Organ

Melihat kompleksitas persoalan transplantasi organ—baik dari sisi medis, etika, maupun
hukum Islam perdebatan di kalangan ulama menjadi tidak terhindarkan. Masing-masing ulama
memiliki dasar argumentasi yang bersumber dari nash, kaidah fikih, serta pertimbangan
kemaslahatan manusia. Perbedaan landasan inilah yang kemudian melahirkan beragam
pandangan mengenai boleh tidaknya tindakan tersebut dilakukan. Oleh sebab itu, penelitian
ini perlu menguraikan lebih lanjut bagaimana perbedaan pendapat ulama tentang pelaksanaan
transplantasi organ, sehingga dapat memberikan gambaran yang lebih komprehensif mengenai
posisi hukum dan pertimbangan etis dalam Islam.

Transplantasi organ sebagai praktik yang menimbulkan perdebatan di kalangan ulama
karena menyangkut persoalan hukum, etika, serta penghormatan terhadap tubuh manusia.
Perbedaan pendapat muncul karena masing-masing ulama memiliki cara pandang yang
berbeda dalam menafsirkan nash syar’i serta mempertimbangkan aspek maslahat dan
mafsadat dari tindakan transplantasi tersebut.

Dewan Ulama di Inggris, yang beranggotakan para sarjana dari berbagai mazhab besar,
menyepakati bahwa profesi medis berwenang menentukan tanda-tanda kematian, dan bahwa
kematian batang otak (brain-stem death) dapat dianggap sebagai akhir kehidupan untuk tujuan
transplantasi organ. Dewan tersebut juga mendukung transplantasi organ sebagai bentuk
upaya mengurangi penderitaan dan menyelamatkan jiwa berdasarkan kaidah syariah, bahkan
membolehkan umat Muslim memiliki kartu donor organ atau memberikan izin melalui
keluarga terdekat untuk mendonorkan organ setelah meninggal dunia."”

Selain itu, pandangan kontemporer seperti yang dijelaskan oleh Wahba az-Zuhaili dalam
Figh al-Islami wa Adillatub juga menegaskan bahwa tindakan pembedahan terhadap jenazah
diperbolehkan dalam kondisi darurat dan untuk tujuan kemaslahatan besar seperti penelitian
kedokteran, penyelidikan kriminal, atau pelatthan medis. Transplantasi organ pun dibolehkan
selama donor dinyatakan meninggal secara sah oleh dokter ahli dan prosesnya dilakukan
dengan penghormatan terhadap jenazah. Prinsip utamanya adalah bahwa prioritas diberikan
kepada kehidupan manusia yang masih hidup, sebab menjaga kehidupan adalah salah satu
tujuan utama syariah.

Dalam praktiknya, berbagai fatwa telah memperkuat legitimasi ini. Pada tahun 1959,
Sheikh Hassan Mamoon, Mufti Besar Mesir, mengeluarkan fatwa yang mendukung
transplantasi kornea dari jenazah ataupun pendonor yang menyetujui donasi setelah kematian
(Fatwa No. 1084, 14 April 1959). Kemudian, pada tahun 1982, Dewan Tertinggi Ulama di
Arab Saudi menyetujui pengambilan dan transplantasi organ atas dasar kebutuhan medis.
Dewan Figih Islam dari Organisasi Konferensi Islam di Amman, Yordania (19806), dan
Akademi Figih Islam Internasional di Jeddah (1988) juga mengeluarkan keputusan serupa
yang mendukung donasi organ, baik dari pendonor hidup maupun yang telah meninggal
dunia. Hal ini menunjukkan adanya kesepahaman di kalangan cendekiawan Muslim bahwa
transplantasi organ dapat dibenarkan dalam kerangka syatriah.”

18 Md. Sanwar Siraj, “How a Compensated Kidney Donation Program Facilitates the Sale of Human Organs in a
Regulated Market: The Implications of Islam on Organ Donation and Sale,” Philosophy, Ethics, and
Humanities in Medicine 17 (2022): 8, https://doi.org/10.1186/s13010-022-00122-4

19 Abdi O. Shuriye, “Muslim Views on Organ Transplant,” [IUM Engineering Jonrnal 12, no. 5 (2011): 200,
https://journals.iium.edu.my/ejournal /index.php/iiumej/article /view/260/243

20 Jan A. Ali, “Perspektif Islam tentang Transplantasi Organ: Perdebatan yang Berkelanjutan,” Re/igions 12, no. 8
(Juli 2021): 26, https://doi.org/10.3390/1el12080576

41 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam


https://doi.org/10.1186/s13010-022-00122-4
https://journals.iium.edu.my/ejournal/index.php/iiumej/article/view/260/243
https://doi.org/10.3390/rel12080576

Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

Pandangan ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya menghargai aspek spiritual, tetapi
juga mengakui pentingnya ilmu pengetahuan sebagai sarana untuk menjaga kehidupan sesuai
dengan prinsip-prinsip syariat yang menjunjung tinggi nilai kehidupan dan martabat manusia.

KESIMPULAN

Transplantasi organ dalam perspektif Islam merupakan isu yang menuntut
keseimbangan antara kemajuan ilmu kedokteran dan nilai-nilai syariat. Islam pada dasarnya
sangat menjunjung tinggi upaya penyelamatan jiwa manusia, sebagaimana termaktub dalam
prinsip hifz al-nafs atau menjaga kehidupan. Oleh karena itu, mayoritas ulama membolehkan
pelaksanaan transplantasi organ selama dilakukan untuk tujuan kemaslahatan dan tidak
bertentangan dengan ketentuan syariat. Kebolehan ini disertai dengan beberapa syarat, antara
lain adanya kerelaan dari pendonor, tidak menimbulkan bahaya yang lebih besar bagi
pendonor hidup, serta dilakukan tanpa unsur komersialisasi.

Meski demikian, sebagian ulama masih menolak atau berhati-hati terhadap pelaksanaan
transplantasi organ karena mempertimbangkan aspek kehormatan tubuh manusia,
ketidakpastian dalam menentukan kematian secara medis (brain death), serta potensi
penyalahgunaan seperti perdagangan organ. Perbedaan pandangan ini menunjukkan bahwa
hukum transplantasi organ bersifat kontekstual dan memerlukan ijtihad yang berlandaskan
maqasid al-syari‘ah. Fatwa-fatwa kontemporer seperti Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI)
Nomor 13 Tahun 2019 dan keputusan Akademi Figh Islam Internasional menegaskan bahwa
Islam tidak menolak kemajuan medis, selama pelaksanaannya tetap menjaga nilai moral,
kemanusiaan, dan kehormatan manusia. Dengan demikian, Islam memberikan ruang adaptif
terthadap perkembangan ilmu pengetahuan modern, selama semuanya diarahkan untuk
kemaslahatan dan tidak melanggar prinsip dasar agama.

Saran

Berdasarkan hasil pembahasan, penulis menyarankan agar pelaksanaan transplantasi
organ dilakukan dengan memperhatikan prinsip-prinsip etika dan hukum Islam. Tenaga medis
serta lembaga kesehatan perlu memahami syarat-syarat syar’i seperti adanya izin dari
pendonor, tidak adanya unsur paksaan, dan larangan jual beli organ. Selain itu, pengambilan
organ dari jenazah harus dilakukan dengan penuh rasa hormat terhadap tubuh manusia, sesuai
dengan nilai-nilai Islam yang menekankan kehormatan dan kemaslahatan.

Di sisi lain, masyarakat Muslim diharapkan memiliki pemahaman yang lebih luas
mengenai pentingnya donasi organ sebagai bentuk solidaritas kemanusiaan dan amal jariyah.
Pemerintah bersama lembaga keagamaan juga perlu memperkuat regulasi dan pengawasan
agar praktik transplantasi organ di Indonesia berjalan sesuai dengan fatwa Majelis Ulama
Indonesia serta bebas dari unsur komersialisasi atau penyalahgunaan. Dengan demikian,
pelaksanaan transplantasi organ dapat menjadi wujud nyata penerapan nilai-nilai Islam dalam
kemajuan dunia medis modern.

DAFTAR PUSTAKA
Aasi, Ghulam-Haider. “Islamic Legal and Ethical Views on Organ Transplantation and Donation.”
Zygon 38, no. 3 (September 2003): 734.

https://www.zygonjournal.org/article/id/13185/?utm_soutrce.

Abasi, Abubakar A., et al. “Transplantasi Organ: Perspektif Hukum, Etika, dan Islam di Nigeria.”
Jurnal Bedah Niger 18, no. 2 (Juli-Desember 2012): 53-60.
https://pme.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC3762001 /?utm_source.

Albar, Mohammed Ali. “Islamic Ethics of Organ Transplantation and Brain Death.” Saudi Journal of
Kidney Diseases and Transplantation 7, no. 2 (April-Juni 19906).
https:/ /journals.lww.com/sjkd/ fulltext/1996/07020/islamic_ethics_of_organ_transplantation_
and_brain.2.aspxPutm_source.

Albar, Mohammed. “A Sunni Islamic Perspective”” Saudi Journal of Kidney Diseases and

42 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam



Perspektif Agama danIdentitas Volume 10, Nomor 12, Tahun 2025 Halaman 36-43

Transplantation 23, no. 4 (2012): 817-822. https://doi.org/10.4103/1319-2442.98169.

Ali, Jan A. “Perspektif Islam tentang Transplantasi Organ: Perdebatan yang Berkelanjutan.” Religions
12, no. 8 (Juli 2021): 2—6. https://doi.org/10.3390/1el12080576.

Ansori, Bahron. “Jangan Bersedih, Setiap Penyakit Pasti Ada Obatnya.” Minanews.net, 23 Juli 2023.
Diakses 11 Desember 2025. https://minanews.net/jangan-bersedih-setiap-penyakit-pasti-ada-
obatnya/.

Br. Pinem, Rasta Kurniawati. “Donor Anggota Tubuh (Transplantasi) Menurut Hukum Islam (Upaya
Mengidentifikasi Masalah dan Mencari Dalil-Dalilnya).” DLL 5, no. 1 (2020).
https://doi.org/10.30596/dll.v5i1.3449.

Dayan, Fazli, Mian Muhammad Sheraz, Abu Kholdun Al-Mahmood, and Sharmin Islam. “The
Maximus of Necessity and Its Application to Organ Transplantation: An Islamic Bioethical
Perspective.” Bangladesh Journal of Medical Science 20, no. 3 (July 2021): 514.
https://doi.org/10.3329 /bjms.v20i3.52792.

Endah Fahrunnisa. Analisis Hukum Islam terhadap Kebijakan Iran tentang Pemberian Kompensasi
kepada Pendonor Organ Ginjal. Skripsi, Universitas Islam Indonesia, 2022. Diakses 3

Desember 2025.
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789 /39028 /18421096.pdf ?sequence=1&is All
owed=y.

Ghaly, Mohammed. “Religio-Ethical Discussions on Organ Donation among Muslims in Europe: An
Example of Transnational Islamic Bioethics.” Medicine, Health Care and Philosophy 15, no. 2
(2011): 207-220. https://doi.org/10.1007/s11019-011-9352-x.

Irsyad Al-Fatwa Series 64: Organ Selling, “Penjualan Organ.” 5 Agustus 2015. Diakses 21 November
2025. https:/ /www.muftiwp.gov.my/en/artikel/irsyad-fatwa/irsyad-fatwa-umum-cat/1906-
irsyad-al-fatwa-series-64-organ-selling.

Jamali, Lia Laquna. “Transplantasi Organ Tubuh Manusia: Perspektif Al-Qur’an.” Vol. 7, No. 1 (Juni
2019).

Majelis Ulama Indonesia. Fatwa Nomor 12 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan/atau
Jaringan Tubuh dari Pendonor Mati untuk Orang Lain. Diakses 8 November 2025.
https://mui.or.id/baca/fatwa/transplantasi-organ-dan-atau-atingan-tubuh-dari-pendonor-mati-
untuk-orang-lain?utm_source.

Natour, Ahmad, and Shammai Fishman. “Islamic Sunni Mainstream Opinions on Compensation to
Unrelated Live Organ Donors.” Rambam Maimonides Medical Journal 2, no. 2 (2011): e0046.
https://doi.org/10.5041/RMM].10046.

Rizkiyah, Lujeng. “Analisis Fatwa MUI No. 13 Tahun 2019 tentang Transplantasi Organ dan Jaringan
Tubuh dari Orang Hidup untuk Orang ILain” TAHKIM 20, no. 1 (Juli 2024).
https://doi.org/10.33477 /thk.v20i1.2971.

Saifullah. Transplantasi Organ Tubuh (Perspektif Hukum Islam, Hukum Positif dan Etika
Kedokteran).  Al-Mursalah 2, no. 1 (2016). Diakses 3  Desember  2025.
https:/ /jurnal.staitapaktuan.ac.id/index.php/Al-Mursalah /article /view/71.

Sanwar Siraj, Md. “How a Compensated Kidney Donation Program Facilitates the Sale of Human
Organs in a Regulated Market: The Implications of Islam on Organ Donation and Sale.”
Philosophy, Ethics, and Humanities in Medicine 17 (2022): 8. https://doi.org/10.1186/s13010-
022-00122-4.

Shuriye, Abdi O. “Muslim Views on Organ Transplant.”” IIUM Engineering Journal 12, no. 5 (2011):
206. https:/ /journals.iium.edu.my/ejournal/index.php/iiumej/article/view/260/243.

Woodman, Alexander, Mohammed Ali Albar, and Hassan Chamsi-Pasha. “Contemporary Topics in
Islamic Medical Ethics.” Journal of the British Islamic Medical Association 3, no. 1 (Desember
2019): 4. https:/ /www.jbima.com/wp-
content/uploads/2020/01/2.1_woodman.pdfrutm_source.

Wortld Health Organization. “Pengembangan Strategi Global untuk Donasi & Transplantasi Sel,
Jaringan dan Organ Manusia.” Laporan rapat, Bahasa Indonesia. Diakses 6 November 2025.
https:/ /www.who.int/health-topics/ transplantation?utm_source.

43 Fatikasari, dkk. - Transplantasi Organ dalam Perspektif Islam



