Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam

Vol 6, No 10, 2025

ANALISIS PERBANDINGAN KONSEP PEMIKIRAN IBNU
MALIK DAN IBNU AJURUM TENTANG AL-MARFU’AT
DALAM KONTEKS KAJIAN NAHWU

(Analisis Kajian Nahwu)
Ahmad Fajrul Islami (222622103)
222622103.ahmad@uinbanten.ac.id

Program Pasca Sarjana UIN Sultan Maulana Hasanudin Banten jurusan
Pendidikan Bahasa Arab Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin -
Banten

ABSTRAK

Penelitian ini membahas tentang Amil Rofa' pada Marfu’at menurut pendapat Ibnu Malik dan Ibnu
Ajurum. Keduanya merupakan tokoh besar dalam ilmu nahwu. Di mana Keduanya memiliki
banyak karangan kitab-kitab, dan yang paling terkenal adalah Alfiah karya Ibnu Malik dan
Mugoddimah al-Ajurum karya Ibnu Ajurumiah yang mengkaji masalah-masalah dalam nahwu.
Penelitian ini akan menjawab masalah yang diambil tentang: 1. Bagaimana konsep Marfu'at
menurut Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum, 2. Apa saja persamaan dan perbedaan keduanya mengenai
amil rofa' dalam marfu’at?, Penelitian ini bertujuan untuk 1. mengetahui konsep Marfua'at
menurut keduanya, dan 2. untuk mengetahui aspek persamaan dan perbedaan keduanya mengenai
amil rofa' dalam marfuat. Jenis penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan metode
deskriptif. Dalam penelitian ini menjawab permasalahan tentang bagaimana konsep marfu’at
menurut kedua tokoh besar dalam ilmu nahwu dan yaitu Ibnu Malik yang bernama asli Jamaluddin
Muhammad bin Abdillah bin Malik al-Andalusy. dan Ibnu ajurum yang bernama asli Muhammad
bi Muhammad bin Daud As-Shanhaji. Dan dalam penelitian ini menemukan tujuh persamaan
konsep pemikiran Ibnu malik dan Ibnu ajurum dan empat perbedaan konsep pemikiran antar
keduanya tentang marfu’at.

Kata kunci: Analisis Perbandingan, Konsep Pemikiran Ibnu Ajurum, Konsep Pemikiran Ibnu
Malik.

ABSTRACT
Abstract: This research discusses about Amil Rofa 'to Marfuat, according to Ibn Malik and Ibn
Ajurum. both are great figures in the science of nahwu. Both have many essays, and the most
famous ones are Ibn Malik's Alfiah and Ibn Ajurumiah's Mugoddimah al-Ajurum, who studied the
problems of nahwu. The formulation of the problem taken by the researcher is as follows: 1. How
is the concept of Marfu'at according to Ibn Malik and Ibn Ajurum, 2. What are the similarities and
differences between the two regarding amil rofa' on marfuat? The research objectives are 1. to
know the concept of Marfua'at according to both, and 2. to know the aspects of the similarities



mailto:222622103.ahmad@uinbanten.ac.id

and differences between the two regarding amyl rofa' in marfuat. The type of research used is
descriptive qualitative method. In this study, the answer is the question of how the concept of
marfu'at according to the two great figures in the science of nahwu and namely Ibn Malik whose
real name is Jamaluddin Muhammad bin Abdillah bin Malik al-Andalusy. and Ibn ajurum whose
real name is Muhammad bi Muhammad bin Daud As-Shanhaji. And in this study found seven
similarities in the concepts of Ibn Malik and Ibn ajurum's thoughts and four differences in the
concepts of thought between the two about marfu'at.

Keywords: comparative analysis, concept of thinking Ibnu Ajurum, concept of thinking lbnu Malik.

A. Pendahuluan

a. Latar Belakang

Perbedaan pendapat merupakan hal yang biasa terjadi di kalangan individu
atau kelompok tertentu baik dalam konteks sosial atau agama. Tidak terkecuali
dalam konteks keilmuan seperti perbedaan pendapat dalam kajian ilmu Nahwu.
Ada banyak dalil-dalil baik dari al-Quran atau Hadits yang memerbolehkan
tentang perbedaan pendapat selagi tidak sampai menimbulkan perpecahan
pendapat. Allah Swt. Berfirman dalam surah ali Imran: 103:

(103 oles Jf 5,5) 5535 V5 W28 0 12 32021
“Dan berpegang teguhlah pada tali Allah semuanya, dan jangan menjadi terpecah
belah.” (Surah Ali Imran: 103).
Selain itu Allah SWT. juga berfirman :
st @ AT BL LKl a9 UoTs Juns bl A el el sl A
igﬁ: Lasty ms B, JER ST TR OS et TN PER TR TR PR
“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil
amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu,
maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika

kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu
lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.” (An- Nisa: 59).

Diantara dalil-dalil yang memperbolehkan perbedaan pendapat adalah
sabda nabi Muhammad Saw. yang diriwayatkan imam Tirmidzi dan ia berkata
bahwa haditsnya Shahih.

(deaid) olg)) utms oo gl B el By gann (Sibad 1T U0 (S o Sin im0

“ barang siapa yang hidup akan banyak melihat perbedaan, maka berpegang
teguhlah pada sunnah ku dan sunnah khulafairrasyidin setelah ku” (H.R,
Tirmidzi).



[lmu nahwu menjadi ilmu yang memiliki eksistensinya sendiri pada masa
imam Kholil bin Ahmad (W 170H). Adapun hukum mempelajari ilmu nahwu
adalah Fardhu kifayah, yaitu kewajiban yang harus dilakukan salah satu orang dari
sebuah perkampungan atau daerah.! Ilmu nahwu juga dianggap ilmu yang sangat
penting bagi kalangan santri dan ulama dan harus dipelajari terlebih dahulu
sebelum ilmu lainya. Hal ini dikarnakan pembahasanya yang sangat mendasar
tentang aturan gramatikal bahasa Arab yang diperkhususkan untuk para
Mubtadi’in. Syaikh Syarifudin Yahya Al-‘Imrithi menuturkan bahwa ilmu Nahwu
harus lebih dulu dipelajari karena al-Quran dan Hadits tidak akan dapat dipahami
seorang tanpa mempelajari ilmu Nahwu terlebih dahulu. Menurut Syaikh Ahmad
Zain Mushtafa al-Fathoni, Nahwu adalah ilmu dasar yang membahas tentang
keadaan suatu akhir kalimat baik hukum mu rab atau mabninya.?

Terdapat banyak perbedaan pendapat dalam kajian Nahwu, yaitu
perbedaan mengenai kaidah-kaidah penetapan dalam ilmu Nahwu. Perbedaan
pendapat yang paling masyhur dalam sejarah tercatat terjadi pada madzhab Kuffah
dan Bashrah yang sering berbeda pendapat mengenai teori dan penetapan kaidah
Nahwu. Adapun madzhab Bashrah menggunakan data rujukan bahasa langsung
dari al-Quran dan Hadits madzhab Bashrah lebih populer dikenal dengan
pendekatanya yang menggunakan metode analisis dan filsafat yang cenderung
pada teori. Sedangkan madzhab Kufah menggunakan data rujukan kebahasaan
yang diambil dari sya’ir-sya’ir Arab. Madzhab Kufah lebih dikenal menggunakan
metode pendekekatan riwayat dalam penetapan kaidahnya yang cenderung bersifat
deskriptif.® Seiring berkembangnya objek kajian nahwu yang semakin luas,
banyak sekali ulama-ulama ahli Nahwu yang melahirkan pendapat-pendapat
teoritis dalam bidang kajian Nahwu yang digunakan para pencinta Nahwu di
seluruh dunia sebagai rujukan.

Dari banyaknya ulama ahli Nahwu, ada dua ulama yang konsep
pemikiranya tentang nahwu sangat berpengaruh dan berperan penting pada
perkembangan ilmu Nahwu di seluruh dunia. dua ulama itu adalah Syaikh
Jamaluddin Muhammad bin Malik al-Andalusy yang dikenal dengan nama Ibnu
Malik (pengarang kitab nadzom Al-fiyah) dan Syaikh Abu Abdillah Muhammad
bin Muhammad bin Daud As-Shanhaji yang dikenal dengan sebutan Ibnu Ajurum
(pengarang kitab matan Jurumiyah). Kedua ulama tersebut memiliki pendapat dan
konsep pemikiran yang terkadang selaras dan terkadang bertentangan, yang mana
sangat menarik jika dilakukan penelitian terkait kedua pendapat ulama tersebut.

! Muhammad Nawawi al-Bantani, Nashoihul ‘Ibad, (Indonesia: Al-Haromain, 2017), hal
3

2 Muhammad Zain Mushtafa al-Fathani, Tashil nail al-Amani, (Thailan: Mathba’ah ibn
Halabi), hal 4.

3 Neldi Harianto, Beberapa Perbedaan masalah-masalah Nahwu antara Bashrah dan
Kuffah Dalam kitab al-Inshaf, Jurnal Tsagofah dan Tarikh, Vol.3, No. 1 (Juni) 2018.



Karena ketika kita banyak tahu tentang betapa banyaknya perbedaan pendapat di
kalangan ulama, akan meberikan kita pemahaman lebih luas dan menjadikan kita
lebih keritis dan terbuka akan perbedaan yang bernilai positif.

Berdasarkan penjelasan di atas peneliti akan mengambil judul penelitian “Analisis
Perbandingan Konsep Pemikiran Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum Tentang Al-
Marfu’at dalam Konteks Kajian Nahwu” yang berfokus pada pemikiran Ibnu
Malik dan Ibnu Ajurum.

b. Nilai Kebaruan

C.

Nilai Kebaharuan yang ada dalam penelitian ini adalah penemuan hasil

terbaru terkait Analisis perbedaan pendapat antara dua tokoh besar dalam ilmu
Nahwu tentang amil rofa’ pada marfu’at. Dimana sudah mathum tahu bahwa
marfu’at berkedudukan pokok sebuah kalimat (‘umdatul kalam) yaitu
kedudukan yang sangat penting dalam sebuha kalimat dalam bahasa. Dan
menjadi daya tarik tersendiri bagi siapa saja yang ingin mempelajari nahwu
dimulai dari pembahasan marfu’at.

Penelitian yang Relevan
1. Jurnal yang ditulis oleh Wahyudi dan Hidayat dengan judul “Pemikiran

Gramatikal Bahasa Arab Oleh Linguistik Arab (studi tokoh lintas
madzab nahwu)”. Kesamaanya dengan penelitian ini adalah tentunya
pada analisis pemikiran ahli linguistic tentang kaidah-kaidah nahwu yang
membandingkan antar pemikiran madzhab-madzab dalam ilmu nahwu.*
Dan perbedaanya ada pada objek kajian penelitan ini dengan penelitian
terdahulu. Di mana penelitian ini lebih bersifat spesifik dengan hanya
menganalisis pemikiran salah dua dari ahli nahwu tentang marfu’at.

Tesis yang ditulis oleh Aang Saeful Millah dengan judul , “Otorisasi
Hadis Sebagai Sumber Kaidah bahasa: studi analisis pemikiran lbnu
Malik Dalam Pembentukan kaidah nahwu.” dalam tesis tersebut
meneliti tentang pemikiran Ibnu Malik sebagai tokoh besar dalam ilmu
nahwu yang mengotoritaskan hadits sebagai istinbath hukum dalam kontek
penetapan kaidah nahwu. Tentunya penelitian ini masih sangat relevan
dengan penelitan yang dilakukan peneliti yang sama-sama mengkaji dan
mengulas pemikiran tokoh nahwu yaitu Ibnu Malik. Dan perbedaan dari
keduanya tentu ada pada aspek Analisa yang mana penelitian ini
membandingkan konsep pemikiran antar dua tokoh nahwu sedangkan

4 Wahyudi & Hidayat, Pemikiran Gramatikal Bahasa Arab Oleh Linguistik Arab (studi

tokoh lintas madzab nahwu), Jurnal ilmiyah al-Fikra, (4), 1, Juni 2020



penelitian terdahulu menganalisi tentang otoritas hadits dalam penetapan
kaidah nahwu menurut pemikiran lbnu Malik.®

3. Jurnal yang ditulis oleh Ismi Lathifah fauziyah, “Kajian Inna : Dialektika
Aliran Basrah dan Kufah dalam Buku Al-Inshaf fi Maséil Al-Khilaf”.
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan dan menganalisis perbedaan
pendapat dua aliran Nahwu: Basrah dan Kufah dalam pembahasan
pengaruh Inna dan saudara-saudaranya terhadap khabarnya dalam
kitab Al-Inshaf fi Masail Al-Khilaf.® Kesamaan dari penelitian ini ada
pada aspek analisis perbandingan antara pendapat para ahli nahwu dari dua
madzhab besar dalam nahwu yaitu bashrah dan kuffah tentang kajian Inna
wa akhwatuha. Perbedaanya dengan penelitian ini ada pada objek kajianya.
Tiga penelitian terdahulu di atas memiliki kesamaan dengan
penelitian ini pada subjek penelitian yang menganalis kesalahan nahwu
namun dengan objek yang berbeda. Sehingga dapat disimpulkan bahwa
analisis nahwu perlu dilakukan guna memperbaiki system pembelajaran
agar lebih berkualitas sehingga melekatkan pemahaman peserta didik agar

dapat memahami kaidah-kaidah nahwu baik secara teoritis dan praktis.

B. Kajian Teori
1. Definisi llmu Nahwu

Nahwu ditinjau dari segi bahasa bisa memiliki lima makna, yaitu pertama,
nahwu bermakna qoshdu yang artinya maqsud atau tujuan, kedua, nahwu
bermakna duna yang artinya selain atau bukan, ketiga, nahwu bermakna mitslu
yang artinya seumpama atau sepadan, keempa, nahwu bermakna ‘inda yang
artinya di sisi atau di dekat, dan yang terakhir nahwu bermakna ilmu nahwu yang
merupakan salah satu cabang ilmu kebahasaan dalam bahasa Arab.” Adapun
nahwu secara istilah adalah ilmu dengan kaidah-kaidah dasar untuk mengetahui
keadaan suatu akhir kalimat baik hukum i’rab dan mabninya.® Menurut syaikh
Abul Hasan bin Ahmad seorang ahli nahwu pada masanya, “nahwu adalah
cabang ilmu gramatikal yang sumber hukum kaidahnya melalui giyas (analogi),
Istigra bil Quran wal hadits (mengambil masalah-masalah umum secara
terperinci yang ditarik menjadi sebuah kaidah melalui al-Quran dan Hadits),
dengan tujuan memperoleh kebenaran secara hakikat dan menghindari kesalahan
dalam memahami Al-Quran.® Dari definisi nahwu di atas dapat kita pahami
bahwa urgensi nahwu sangat penting dalam leteratur kajian Islam, sehingga tidak

5> Aang Saeful Millah, Otorisasi Hadis Sebagai Sumber Kaidah bahasa : studi analisis
pemikiran Ibnu Malik Dalam Pembentukan kaidah nahwu, (Tessis, UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2009).

® Ismi Lathifah Fauziah, Kajian Inna : Dialektika Aliran Basrah dan Kufah dalam Buku
Al-Inshaf fi Masail Al-Khilaf, Jurnal Ukazh, (4), 1, Juni 2023

" Muhammad Ma’sum as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, (Mesir: Al-Halabi) Tth, hal 6
8 Muhammad Mushtafa al-Fathani, Tashil nail al-Amani, (Thailand: 1bn Halabi) hal 6
® as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, hal 6



3

berlebihan jika para pencinta nahwu mengatakan bahwa “ jika ilmu nahwu
dihilangkan maka akan hilang pula pemahaman Al-Quran dan Hadits karena
keduanya tidak akan dapat dipahami tanpa adanya bekal dari ilmu nahwu.

Setiap fan ilmu dalam Islam tidak terkecuali ilmu nahwu pasti memiliki
mabadi’ al-Asyrah, Yang meliputi definisi, objek kajian, buah atau hikmah
mempelajarinya, manfaat kita mempelajarinya, keunggulan ilmunya, hukum
syara’ mempelajarnya, masalah-masalah yang dikaji di dalamnya, pencetak atau
pencetus awalnya, nama ilmunya, dan nisbat atau hubunganya dengan fan ilmu
lainya.’® Seorang ahli nahwu yaitu syaikh Ahman Zaini Dakhlan mengatakan
Definisi ilmu nahwu adalah ilmu dengan kaidah-kaidah bahasa untuk mengetahui
keadaan hukum-hukum akhir kalimat berbahasa Arab secara sususan dan keadan
mu’rab dan mabninya. Objek kajian ilmu nahwu adalah bahasa Arab. Faidah
mempelajarinya adalah terhindar dari kesalahan dan dapat menolong seseorang
dalam memahami kalam Alllah dan Rasulullah Saw. kemulyaan mempelajarinya
adalah sama seperti kemulyaan yang terdapat dalam faidahnya mempelajari ilmu
nahwu. Pengambilan masalahnya dari ucapan orang Arab. Keunggulanya dari ilmu
lain lebih tinggi nisbat dan i tibarnya, pembahasanya adalah kaidah-kaidah seperti
fail harus dibaca rofa’ dan sebagainya. Pencetus ilmunya dalah Abu Aswad ad-
Duali, kesamaan dengan ilmu lain adalah fabayyun, namanya adalah ilmu Nahwu,
hukum syara’ mempelajarinya adalah fardhu kifayah bagi umumnya manusia
namun fardhu ‘ain bagi seorang yang hendak mendalami kajian al-Quran dan
Hadits !

2. Definisi Al-Awamil

dal sl (al-Awamil) adalah bentuk jamak dari kata Jo= (‘amil) yang ditinjau dari
segi bahasa bisa diartikan yang berpengaruh, yang memerintah, atau yang
menghukumi. Sedangkan jika ditinjau dari segi istilah al-Awamil adalah sesuatu
yang dapat membentuk suatu makna dan menuntuk perubahan.? Menurut syaikh
Musthafa al-Gholayaini, “Amil adalah sesuatu yang dapat membuat rofa, nashab,
Jjeer, atau jazm pada suatu kata.’® Syaikh Jurjani menyebutkan dalam kitabnya yang
berjudul “Awamil mi’ah’bahwa Jumlah Amil dalam ilmu nahwu ada seratus amil
yang mencakup amil yang dapat merofa’kan, menashabkan, menjeerkan, atau
menjazmkan.

10 Ahmad Zaini Dakhlan, Mukhtashar Jiddan, (Bairut-Lebanon: Syirkah Daarul Masyari’,
1435 H) hal 8, cet 7.

11 Zaini Dakhlan, Mukhtashar Jiddan, hal 8

12 al-Fathani, Tashil nail al-Amani, Tth, hal 6

13 Musthafa al-Ghalayaini, Jami’ ad-Durus, (Bairut: Al-‘Isriyyah, 1414 H), Juz 3, hal 173,
cet2



a. Pembagian Awamil

Pembagian awamil ditinjau dari lafadznya terbagi menjadi dua, yaitu: amil
lafdzi dan amil maknawi. Amil lafdzi adalah amil yang dapat ditulis dan
diucapkan, seperti huruf ba (<) yang dapat mengejeerkan, inna (&) yang dapat
menashabkan kalimah isim dan merofa’kan khobar, kay (S) yang dapat
menashabkan fi’il mudhori dan lain sebagainya. Amil lafdzi ini terbagi lagi
menjadi dua bagian, yaitu: amil lafdzi sama’i dan amil lafdzi giyasi. Amil lafdzi
sama’i adalah amil yang amalnya tergantung ketentuan ucapan orang Arab, seperti
huruf jeer yang amalnya mengejerkan hanya kepada isim. Adapun amil lafdzi
giyasi adalah amil yang amalnya tidak tergantung pada ucapan orang Arab akan
tetapi pengamalanya berdasarkan analogi yang bisa disama-samakan antara satu
dengan yang lainya. Seperti contoh kaidah setiap fi’il muthlaq maka dapat
merofa’kan fa’il.

Adapun pengertian amil maknawi adalah amil yang tidak bisa diungkapkan
dengan lisan akan tetapi maknanya dapat dirasakan. Seperti halnya amil lafdzi,
amil maknawi pun sama terbagi menjadi dua bagian, yaitu amil maknawi yang
berupa ibtida’ yang beramal merofakan kepada mubtada, dan yang berupa
tajarrud yang merofakan kepada fi’il mudhori.

b. Amil-amil yang merofa’kan kepada marfuat (isim-isim yang dibaca rofa”)

amil — amil yang merofa’kan ada empat. Pertama, af’alul ithlaq (fi’il-fi’il
mutlak) yang meliputi fi’il madhi, fi’il mudhori’ dan fi’il amr. Dari tiga macam
fi’il tersebut terbagi menjadi 3 jenis, yaitu: 1) fi’il yang punya satu maf’ul, 2) fi’il
yang punya dua maf’ul dan fi’il yang punya tiga maf’ul. Yang masing-masing
dapat beramal merofa’kan kepada fa’ilnya baik fa’il dzahir atau dhamir.!* Kedua,
Awamil an-Nashikhah (amil perusak). Disebut perusak karena amil jenis ini masuk
ke dalam jumlah mubtada’ dan khobar yang juga merusak eksistensi keduanya.
Ketiga, Ibtida (permulaan kalimat). Ibtida adalah amil yang memerintah rofa’
kepada mubtada dan khobar, meskipun dalam pendapat lain hanya kepada
mubtada saja, sedangkan rofa’nya khobar karena mubtada. Keempat, Tajarrud.
Tajarrud adalah amip yang merofa’kan kepada fi’il mudhori yang sepi atau tidak
kemasukan amil nashab dan amil jazm.

3. Peran lIbnu Malik dan Ibnu Ajurum dalam konteks IImu Nahwu
a. Peran Ibnu Malik

Ibnu malik adalah seorang tokoh besar dalam konteks kajian nahwu yang
hidup di abad ke tujuh hijriyah. la berperan penting dalam perkembangan ilmu
nahwu di seluruh dunia. ia juga terkenal sebagai seorang ulama yang pakar akan
syair-syair Arab dan ilmu Qira’at dan ilmu Hadits, sehingga penetapan kaidah
nahwu yang timbul dari pemikiranya sangat kental dengan al Quran dan Hadits.
Dari pemikiran beliau juga banyak timbuk istilah-istilah baru dalam ilmu nahwu
yang lebih mudah diingat dan dipahami misalkan bab naib fail. Yang mana

14 Ishamuddin Ibrahim bin Muhammad, Kitab Syarah al-Awamil Al-Barkawi, (Bairut:
Daarul Kutub al-l1Imiyah), hal 589.



jumhur ulama nahwu sebelumnya mengistilahkan bab tersebut dengan bab
maf ul alladzi lam yusamma fa 'iluhu.*®
b. Peran Ibnu Ajurum

Sebelumnya telah disebutkan nama lengkap Ibnu Ajurum yaitu
Muhammad bin Muhammad bin Daud Abdullah As-Shanhaji. Ia juga seorang
tokoh besar dalam konteks nahwu. Karyanya kitab Jurumiyah terbukti mampu
melahirkan banyak ulama-ulama pakar dalam bidang nahwu. Selain itu kitab
tersebut juga telah banyak memberikan inspirasi bagi ulama-ulama yang hidup
di era setelah Ibnu Ajurum untuk menulis kitab-kitab yang mensyarah kitab
Jurmiyah tersebut. sehingga dapat disimpulkan bahwa adanya ulama-ulama di
zaman sekarang tidak lepas dari peran penting adanya kitab nahwu dasar yang
ditulis oleh Ibnu Ajurum tersebut. dan di kalangan timur tengah banyak lembaga-
lembaga yang menjadikan kitab ini sebagai kitab yang harus terlebih dahulu
dihafalkan sebelum kitab-kitab selainya.

C. Metode Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian
kualitatif dengan dengan menggunakan metode deskriptif. yaitu penelitian
yang dilakukan dengan cara menggambarkan, menguraikan, dan menjelaskan
fenomena objek penelitian.'® Jenis penelitian ini dinilai sangat relevan untuk
menela’ah atau megnalisa persamaan dan perbedaan konsep pemikiran Ibnu
Malik dan Ibnu Ajurum tentang Awamil pada marfu’at melalui metode
pengumpulan data dengan cara studi pustaka, yaitu menggali informasi
melalui pengkajian setiap leteratur yang ada baik dalam bentuk buku, jurnal,
makalah, dan lain sebagainya.

D. Hasil dan Pembahasan
1. Konsep al-Marfu’at Menurut Ibnu Malik
Marfu’at adalah kata atau kalimah (dalam bahasa Arab) yang menempati
tempat rofa’ baik dalam bentuk isim atau fi i/. Ibnu malik membagi marfu’at
menjadi sebelas bagian. Yaitu diantaranya adalah: Mubtada dan Khobar
mubtada, Ismul af’alul nagishah, isim ma dan la (dua huruf yang menyerupai
lafadz Laisa), Ismu af’alil muqorobah, Khobar Inna wa Akhwatuha, Khobar
la nafi lil jinsi, fa’il, naib fa’il, fi’il mudhori’, dan Tawabi’.
2. Konsep al-Marfu’at Menurut Ibnu Ajurum
Ibnu Ajurum memperhitungkan atau membagi marfu’at menjadi delapan
macam, tujuh di antaranya adalah kalimah isim dan satu di antaranya adalah
kalimah fi’il mudhori’. Berikut adalah perincian marfu’at berdasarkan
pemikiran Ibnu Ajurum. Pertama, fa'il, kedua, maf ul alladzi lam yusamma

15 Muhammad Ma’sum as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, (Mesir: Al-Halabi), hal 120
16 Nur Rahmawati, Dida Nurhamidah, Makna Leksikal dan Gramatikal Pada Judul Berita
Surat Kabar Pos Kota ( Kajian Semantik), Jurnal Sasindo Unpam, VVol.6 No.1 (Juni) 2019, hal 4



fa’iluhu, ketiga dan keempat, mubtada dan khobarnya, kelima, isim kana wa
akhwatiha, keenam, Khobar kana wa akhwatiha, ketujuh, tawabi’, dan
terakhir /i il mudhori.

Setiap kalimah yang di irabi rofa’ pasti terdapat amil (bentuk mufrod dari
lafadz Awamil) yang mempengaruhinya dibaca rofa’. Berikut ini adalah amil-
amil yang dapat mempengaruhi atau memerintah rofa’ kepada marfu’at
menurut Ibnu Malik dan lbnu Ajurum, ditinjau dari aspek persamaan dan
perbedaan pendapat antara keduanya.

1. Persamaan pendapat antara Ibnu Malik dan Ibnu ajurum dalam menentukan
Amil pada Marfu’at
a. Amil yang mempengaruhi Mubtada dan Khobar mubtada

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat
bahwa amil yang merofa’kan mubtada adalah ibtida’ (amil yang tidak
Nampak baik secara lisan atau tulisan). Menurut ibn Hisyam “Ibtida adalah
ketiadaan amil lafdzi pada suatu isnad”.}” Pengertian ini sangat masyhur di
kalangan para pakar nahwu.

b. Amil yang mempengaruhi isim fi’il naqish
Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat
bahwa amil yang merofa’kan isim fi’il naqish adalah fi’il naqish itu sendiri.
Ibnu Malik berkata “amil nawasikh berupa fi’il naqis dapat merofa’kan
isimnya”.’® Hal senada juga dikatakan Ibnu Ajurum yang mengatakan “Fi’il
nagish dapat merofa’kan mubtada sebagai isimnya”.°
c. Amil yang mempengaruhi Khabar Inna wa Akhwatiha
Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat
bahwa amil yang merofa’kan Khabar inna wa akhwatiha adalah Inna itu
sendiri. Hal ini didasari oleh ucapan Ibnu Malik “Inna memiliki peran
sebaliknya seperti kanna”.2’ Ucapan tersebut mengindikasikan bahwa Inna
beramal kepada ma’mul selayaknya kana yang merofa’kan isim dan
menashabkan khabarnya. Namun dalam hal ini Inna beramal sebaliknya.
Adapun pendapat Ibnu Ajurum didasari oleh ucapanya “inna dapat

menashabkan isim dan merofa’kan khabarnya” 2!

d. Amil yang mempengaruhi Fa’il

7 Abdul Baari al-Ahdal, Al Kawakib ad Dariyyah, (Bairut: Mu’assasatul kutub
atsagafiyah), hal 179

18 Jamaluddin Muhammad al-Andalusi, Syarah Tashil li 1bn Malik, (Mesir: Syatra’atul
zamar) Juz 1, hal 5

19 Shanhaji, Matan Ajurumiyyah, (Bairut: Mu’asasatul Kutub As-Saqafiyah), hal 16

20 Jamaluddin Muhammad al-Andalusi, Matan Alfiyah ibn Malik, hal 12

21 Shanhaji, Matan Ajurumiyyah, hal 17



Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat
bahwa amil yang merofa’kan fa’il adalah fi’il atau semakna fi’il yang terdapat
sebelum fa’il itu sendiri. Pernyataan ini didasari oleh adanya pernyataan
keduanya dalam kitab matan Jurumiyah dan nadzom matan Alfiyah.
Keduanya juga sepakat atas pembolehan fa’il mendahului fi’ilnya.??

e. Amil yang mempengaruhi Na’ibul Fa’il atau Maf’ul alladzi lam yusamma
fa’iluhu

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat
bahwa amil yang merofa’kan naibul fa’il adalah fi’il atau semakna dengan
fi’il yang terdapat pada sebelumnya. Keduanya juga sepakan menaruh
pembahasan na’ibul fa’il setelah fi’il karena na’ib fail secara hakikatnya
hanya menggantikan posisi fa’il oleh karena itu status hukum keduanyapun
disamakan.

f. Amil yang mempengaruhi Fi’il Mudhori’

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat
bahwa amil yang merofa’kan Fi’il Mudhori’ adalah “Tajarrud” yaitu amil
maknawi yang tidak Nampak baik secara lisan atau tulisan. Tajarrud bisa
diartikan sepia tau terhindar dari amil nashab dan amil jazm yang dapat
mempengaruhi atau memerintah fi’il mudhori’. Pendapat ini dikuatkan oleh
Sebagian besar ulama kuffah kecuali imam kisa’i yang menurutnya amil rofa’
pada fi’il mudhori’ adalah huruf zaidah yang ada di awalnya.?® Sedangkan
Ulama bashrah berpendapat bahwa rofa’nya fi’il mudhori disebabkan karena
ia (fi’il Mudhori) menyerupai isim fa’il.?*

2. Perbedaan pendapat antara Ibnu Malik dan lbnu ajurum dalam menentukan
Amil pada Marfu’at

a. Amil yang mempengaruhi Khobar

Sebelumnya telah disebutkan bahwa Menurut pendapat Ibnu malik dan
Ibnu Ajurum keduanya sependapat bahwa amil yang merofa’kan Mubtada
adalah ibtida. Akan tetapi keduanya berbeda pendapat tentang amil yang
mempengaruhi Khobar. Ibnu Malik berpendapat bahwa amil yang
mempengaruhi atau memerintah rofa’ kepada Khobar adalah mubtada itu
sendiri, sedangka Ibnu Ajurum berpendapat bahwa amil yang merofa’kan
Khobar adalah Ibtida’ sehingga menurut pendapatnya ibtida dapat merofa’kan
mubtada dan khabar sekaligus. Pendapat Ibnu Malik dikuatkan dengan
Sebagian besar ulama nahwu yang diantaranya adalah imam Sibaweh beliau
mengatakan “Yang merofa’kan mubtada adalah amil maknawi yaitu Ibtida

22 Abdur Rahim, Marfi’atul Asma ‘Indal Bashriyyiin wal Kuffiyyin, (Tesis, Universitas
Islam Negri ‘Alauddin Makasar), hal 44

23 Abi Abdillah, Mutammimah Al-Jurumiyah, (Riyadh: Daarus Shami’l, 1433 H), hal 75

24 Muhammad Ma’sum, Tasywiqul Khilan, (Mesir: Al-Halaby), hal 79

10



sedangkan yang merofakan Khobar adalah amil lafdzi yaitu mubtada itu
sendiri”.®
b. Permulaan Marfu’at

Kosep perbedaan antara Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum tentang mar’fuat
selanjutnya adalah dalam permulaan saat mengurutkan marfu’at. Dalam kitab
Alfiyah 1bn Malik, Ibnu malik memulai urutan marfu’at dengan membahas
mubtada dan khabar terlebih dahulu. Hal ini bukan tanpa alasan, Ibnu Malik
mendahulukan mubtada dan khabar karena keduanya merupakan Asal atau
pokok dari pembahasan marfu’at. Sedangkan Ibnu Ajurum memulai urutan
marfu’at dengan mendahulukan pembahasan fa’il karena amil yang
memerintah fa’il adalah amil lafdzi (amil yang nampak baik dalam lisan
maupun tulisan) sedangkan amil yang memerintah mubtada adalah amil
maknawi (amil yang tidak nampak baik dalam lisan maupun tulisan). Dalam
gowaid an-Nahwiyah dikatakan bahwa amil lafdzi lebih kuat dari pada amil
maknawi.?® Adapun jumhur ulama menguatkan pendapat Ibnu Ajurum yakni
mendahulukan fa’il dari mubtada karena fa’il merupakan asal dari marfu’at.

c. Penyebutan pengganti fa’il

Dalam bahasa arab ada kondisi Dimana objek dapat menepati tempat
subjek, Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum berbeda kosep atau pendapat dalam
mengistilahkan kondisi tersebut. Ibnu Malik mengistilahkanya dengan sebutan
Naibul fa’il yang berarti pengganti fa’il. Sedangka Ibnu Ajurum
mengistilahkannya dengan sebutan Al-Maful al-Ladzi lam yusamma fa’iluhu
yang berarti maf’ul yang fa’ilnya tidak disebutkan. Namun para ulama nahwu
lebih menguatkan pendapat Ibnu Malik dengan didasari pada istilah yang dibuat
Ibnu Malik lebih simple dan mudah dimengerti. Selain itu istilah yang dipakan
Ibnu Malik lebih relevan atau objekitif dalam beberapa konteks seperti contoh
(2 _=) yaitu kondisi dimana fi’il yang makna muta ‘adinya disebabkan karena
jar majrur.?’

d. At-Tawabi’ al-Marfu’

Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum berbeda pendapat tentang amil yang
mempengaruhi i’rab rofa’ pada tawabi’. Menurut Ibnu Ajurum rofa’nya tawabi’
dipengaruhi oleh Amil lafdzi, beliau mengatakan dalam kitab Tashil bahwa
amil yang mempengaruhi rofa’nya tawabi’ adalah amil yang mempengaruhi
rofa’ pada matbu’-Nya (lafadz yang diikuti)?®. Sedangkan menurut lonu

% 1bnu Umu Qasim, Tahdihul Magashid wal Masalik, (Kairo: Daarul Fikri al-Arabi,
2001), hal 473

% bnu Fadhil Al-Asymawi, Syarah wal Hasyiyah al-Asymawi, (Kairo: Daarul Basha’ir,
2010), hal 88

2 Muhammad Ma’shum, Tasywiqul Khilan, (Mesir: Al-halabiy), hal 119

28 Jamaluddin Abdullah, Tashilul Fawa’id wa Takmilul Magashid, (Mekah: Mathba’ul
Amiriyyah, 1319 H), hal 48

11



Ajurum Rofa’nya Tawabi’ dipengaruhi oleh amil Maknawi yang disebut Itha’
yang berarti mengikuti i’rab lafadz sebelumnya. Jumhur ulama menguatkan
pendapat Ibnu Malik bahwa amil pada tawabi’ adalah amil yang mempengaruhi
matbu’nya.?

E. Penutup

a. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian yang telah dideskripsikan di atas, maka peneliti
dapat mengambil kesimpuan sebagai berikut:

Amil yang merofa’kan marfu’at jika dijumlah secara mujmal ada empat
macam, yaitu: Af’alul Ithlaq, Annawasikh lil Mubtada, /btida’, dan Tajarrud
pada fi’il Mudhori’.

Marfu’at berdasarkan perhitungan Ibnu Malik berjumlah dua belas, sebelas
di antaranya berupa isim dan satu diantaranya berupa fi’il. Sedangkan
menurut perhitungan Ibnu Ajurum jumlah marfu’at berjumlah delapan, tujuh
di antaranya berupa kalimah isim dan satu di antaranya adalah kalimah fi’il.

Adapun aspek persamaan konsep atau pendapat Ibnu Malik dan lbnu
Ajurum tentang marfu’at ada tujuh kategori. Yang pertama pada kategori amil
rofa’ pada mubtada. kedua, amil rofa’ pada isim fi’il naqis. ketiga, amil rofa’
pada Khobar Inna. keempat, amil rofa’ pada fail. kelima, fa’il wajib
diakhirkan dari fi’ilnya atau amilnya. Keenam, amil rofa’ pada naibul fa’il.
ketujuh, amil rofa’ pada fi’il mudhori.

Aspek perbedaan konsep atau pendapat Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum
tentang marfu’at terdapat empat kategori. Pertama, amil rofa’ yang
mempengaruhi Khobar. Kedua, perbedaan dalam permulaan marfu’at. Ketiga
perbedaan dalam mengistilahkan pengganti fa’il. Keempat, perbedaan dalam
menentukan amil rofa’ pada tawabi’.

b. Saran

Demikianlah penelitian tentang kajian ilmu nahwu yang membahas
perbandingan konsep pendapat dua tokoh besar dalam ilmu nahwu yaitu Ibnu
Malik dan Ibnu Ajurum telah terselesaikan. Semoga dengan adanya penelitian
ini dapat memberikan manfaat yang banyak khususnya pada peneliti
umumnya pada setiap elemen yang mendalami literasi kajian nahwu agar
lebih berkembang kedepanya.

Daftar Pustaka

Abdul Baari al-Ahdal, Al Kawakib ad Dariyyah, (Bairut: Mu’assasatul kutub
atsaqafiyah)

29 Muhammad al-Baqa’li, Hasyiah al-Hadhari, (Bairut: Daarul Fikri, 2003), hal 599

12



Abi Abdillah 1433 H, Mutammimah Al-Jurumiyah, (Riyadh: Daarus Shami’l)
al-Baqa’li 2003, Hasyiah al-Hadhari, (Bairut: Daarul Fikri)
al-Ghalayaini 1414 H, Jami’ ad-Durus, (Bairut: Al-‘Isriyyah, cet 2), Juz 3

Fadhil Al-Asymawi 2010, Syarah wal Hasyiyah al-Asymawi, (Kairo: Daarul
Basha’ir)

Ishamuddin Ibrahim bin Muhammad, Kitab Syarah al-Awamil Al-Barkawi,
(Bairut: Daarul Kutub al-Ilmiyah)

Jamaluddin Abdullah 1319 H, Tashilul Fawa’id wa Takmilul Maqashid, (Mekah:
Mathba’ul Amiriyyah, 1319 H)

Jamaluddin Muhammad, Syarah Tashil li Ibn Malik, (Mesir: Syatra’atul zamar)
Ma’sum as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, (Mesir: Al-Halabi)

Mushtafa al-Fathani, Tashil nail al-Amani, (Thailan: Mathba’ah ibn Halabi)
Nawawi Abdul Muthi 2017, Nashoihul ‘Ibad, (Indonesia: Al-Haromain)
Shanhaji, Matan Ajurumiyyah, (Bairut: Mu’asasatul Kutub As-Saqafiyah)

Umu Qasim 2001, Tahdihul Maqashid wal Masalik, (Kairo: Daarul Fikri al-Arabi)

Zaini Dakhlan 1435 H, Mukhtashar Jiddan, (Bairut-Lebanon: Syirkah Daarul
Masyari’)

Neldi Harianto 2018, Beberapa Perbedaan masalah-masalah Nahwu antara
Bashrah dan Kuffah Dalam kitab al-Inshaf, Jurnal Tsaqofah dan Tarikh,
Vol.3, No. 1 (Juni)

Nur Rahmawati 2019, Dida Nurhamidah, Makna Leksikal dan Gramatikal Pada
Judul Berita Surat Kabar Pos Kota ( Kajian Semantik), Jurnal Sasindo
Unpam, Vol.6 No.1 (Juni)

Abdur Rahim, Marfu’atul Asma ‘Indal Bashriyyiin wal Kuffiyyin, (Tesis,
Universitas Islam Negri ‘Alauddin Makasar)

Wahyudi & Hidayat 2020, Pemikiran Gramatikal Bahasa Arab Oleh Linguistik
Arab (studi tokoh lintas madzab nahwu), Jurnal ilmiyah al-Fikra, (4), 1,
Juni

Saeful Millah 2009, Otorisasi Hadis Sebagai Sumber Kaidah bahasa : studi analisis
pemikiran Ibnu Malik Dalam Pembentukan kaidah nahwu, (Tessis, UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta,).

13



Fauziah 2023, Kajian Inna : Dialektika Aliran Basrah dan Kufah dalam Buku Al-
Inshaf fi Masail Al-Khilaf, Jurnal Ukazh, (4), 1, Juni

14



