
1 
 

Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam 

Vol 6, No 10, 2025 

ANALISIS PERBANDINGAN KONSEP PEMIKIRAN IBNU 

MALIK DAN IBNU AJURUM TENTANG AL-MARFU’AT 

DALAM KONTEKS KAJIAN NAHWU 

(Analisis Kajian Nahwu) 

Ahmad Fajrul Islami (222622103) 

222622103.ahmad@uinbanten.ac.id 

Program Pasca Sarjana UIN Sultan Maulana Hasanudin Banten jurusan 
Pendidikan Bahasa Arab  Universitas Islam Negri Sultan Maulana Hasanudin – 
Banten  

 
 ABSTRAK 

Penelitian ini membahas tentang Amil Rofa' pada Marfu’at menurut pendapat Ibnu Malik dan Ibnu 

Ajurum. Keduanya merupakan tokoh besar dalam ilmu nahwu. Di mana Keduanya memiliki 

banyak karangan kitab-kitab, dan yang paling terkenal adalah Alfiah karya Ibnu Malik dan 

Muqoddimah al-Ajurum karya Ibnu Ajurumiah yang mengkaji masalah-masalah dalam nahwu. 

Penelitian ini akan menjawab masalah yang diambil tentang: 1. Bagaimana konsep Marfu'at 

menurut Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum, 2. Apa saja persamaan dan perbedaan keduanya mengenai 

amil rofa' dalam marfu’at?, Penelitian ini bertujuan untuk 1. mengetahui konsep Marfua'at 

menurut keduanya, dan 2. untuk mengetahui aspek persamaan dan perbedaan keduanya mengenai 

amil rofa' dalam marfuat. Jenis penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan metode 

deskriptif.  Dalam penelitian ini menjawab permasalahan tentang bagaimana konsep marfu’at 

menurut kedua tokoh besar dalam ilmu nahwu dan yaitu Ibnu Malik yang bernama asli Jamaluddin 

Muhammad bin Abdillah bin Malik al-Andalusy. dan Ibnu ajurum yang bernama asli Muhammad 

bi Muhammad bin Daud As-Shanhaji. Dan dalam penelitian ini menemukan tujuh persamaan 

konsep pemikiran Ibnu malik dan Ibnu ajurum dan empat perbedaan konsep pemikiran antar 

keduanya tentang marfu’at. 

Kata kunci: Analisis Perbandingan, Konsep Pemikiran Ibnu Ajurum, Konsep Pemikiran Ibnu 

Malik. 

 

ABSTRACT 

Abstract: This research discusses about Amil Rofa 'to Marfuat, according to Ibn Malik and Ibn 

Ajurum. both are great figures in the science of nahwu. Both have many essays, and the most 

famous ones are Ibn Malik's Alfiah and Ibn Ajurumiah's Muqoddimah al-Ajurum, who studied the 

problems of nahwu. The formulation of the problem taken by the researcher is as follows: 1. How 

is the concept of Marfu'at according to Ibn Malik and Ibn Ajurum, 2. What are the similarities and 

differences between the two regarding amil rofa' on marfuat? The research objectives are 1. to 

know the concept of Marfua'at according to both, and 2. to know the aspects of the similarities 

mailto:222622103.ahmad@uinbanten.ac.id


2 
 

and differences between the two regarding amyl rofa' in marfuat. The type of research used is 

descriptive qualitative method. In this study, the answer is the question of how the concept of 

marfu'at according to the two great figures in the science of nahwu and namely Ibn Malik whose 

real name is Jamaluddin Muhammad bin Abdillah bin Malik al-Andalusy. and Ibn ajurum whose 

real name is Muhammad bi Muhammad bin Daud As-Shanhaji. And in this study found seven 

similarities in the concepts of Ibn Malik and Ibn ajurum's thoughts and four differences in the 

concepts of thought between the two about marfu'at. 

Keywords: comparative analysis, concept of thinking Ibnu Ajurum, concept of thinking Ibnu Malik. 

 
A. Pendahuluan 

a. Latar Belakang 

Perbedaan pendapat merupakan hal yang biasa terjadi di kalangan individu 

atau kelompok tertentu baik dalam konteks sosial atau agama. Tidak terkecuali 

dalam konteks keilmuan seperti perbedaan pendapat dalam kajian ilmu Nahwu. 

Ada banyak dalil-dalil baik dari al-Quran atau Hadits yang memerbolehkan 

tentang perbedaan pendapat selagi tidak sampai menimbulkan perpecahan 

pendapat. Allah Swt. Berfirman dalam surah ali Imran: 103:  

عًا وَّلََ تَ فَرَّقُ وْا   ي ْ  )103سورة أل عمران ( وَاعْتَصِمُوْا بَِِبْلِ اللّهِٰ جََِ

“Dan berpegang teguhlah pada tali Allah semuanya, dan jangan menjadi terpecah 

belah.” (Surah Ali Imran: 103). 

Selain itu Allah SWT. juga berfirman : 

ا  ي ُّهَ ينَ   أَ لَّذِ وا   ا نُ وا   آمَ يعُ طِ وا   اللََّّ   أَ يعُ طِ ولَ   وَأَ ولِ   الرَّسُ رِ   وَأُ مْ   الَْْمْ كُ نْ نْ      مِ إِ مْ   فَ تُ ازَعْ نَ  َ ء    فِ   ت يْ   شَ
وهُ  رُدُّ  َ لَ   ف ولِ   اللَِّّ   إِ لرَّسُ نْ   وَا مْ   إِ تُ  ْ ن ونَ   كُ نُ ؤْمِ  ُ للَِّّ   ت وْمِ   بِِ  َ ي لْ رِ   وَا خِ كَ      الْْ لِ يْر   ذهَ نُ   خَ سَ حْ  تََْوِيلً   وَأَ

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil 

amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, 

maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika 

kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu 

lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.” (An- Nisa: 59). 

Diantara dalil-dalil yang memperbolehkan perbedaan pendapat adalah 

sabda nabi Muhammad Saw.   yang diriwayatkan imam Tirmidzi dan ia berkata 

bahwa haditsnya Shahih.  

 من يعشي منكم فسيى اختلفا كثيا فعليكم بسنتي وسنة خلفاء الراشدين المهديين من بعدي )رواه الترميذي(  

“ barang siapa yang hidup akan banyak melihat perbedaan, maka berpegang 

teguhlah pada sunnah ku dan sunnah khulafairrasyidin setelah ku” (H.R, 

Tirmidzi). 



3 
 

Ilmu nahwu menjadi ilmu yang memiliki eksistensinya sendiri pada masa 

imam Kholil bin Ahmad (W 170H). Adapun hukum mempelajari ilmu nahwu 

adalah Fardhu kifayah, yaitu kewajiban yang harus dilakukan salah satu orang dari 

sebuah perkampungan atau daerah.1 Ilmu nahwu juga dianggap ilmu yang sangat 

penting bagi kalangan santri dan ulama dan harus dipelajari terlebih dahulu 

sebelum ilmu lainya. Hal ini dikarnakan pembahasanya yang sangat mendasar 

tentang aturan gramatikal bahasa Arab yang diperkhususkan untuk para 

Mubtadi’in. Syaikh Syarifudin Yahya Al-‘Imrithi menuturkan bahwa ilmu Nahwu 

harus lebih dulu dipelajari karena al-Quran dan Hadits tidak akan dapat dipahami 

seorang tanpa mempelajari ilmu Nahwu terlebih dahulu. Menurut Syaikh Ahmad 

Zain Mushtafa al-Fathoni, Nahwu adalah ilmu dasar yang membahas tentang 

keadaan suatu akhir kalimat baik hukum mu’rab atau mabninya.2 

Terdapat banyak perbedaan pendapat dalam kajian Nahwu, yaitu 

perbedaan mengenai kaidah-kaidah penetapan dalam ilmu Nahwu. Perbedaan 

pendapat yang paling masyhur dalam sejarah tercatat terjadi pada madzhab Kuffah 

dan Bashrah yang sering berbeda pendapat mengenai teori dan penetapan kaidah 

Nahwu. Adapun madzhab Bashrah menggunakan data rujukan bahasa langsung 

dari al-Quran dan Hadits madzhab Bashrah lebih populer dikenal dengan 

pendekatanya yang menggunakan metode analisis dan filsafat yang cenderung 

pada teori. Sedangkan madzhab Kufah menggunakan data rujukan kebahasaan 

yang diambil dari sya’ir-sya’ir Arab. Madzhab Kufah lebih dikenal menggunakan 

metode pendekekatan riwayat dalam penetapan kaidahnya yang cenderung bersifat 

deskriptif.3 Seiring berkembangnya objek kajian nahwu yang semakin luas, 

banyak sekali ulama-ulama ahli Nahwu yang melahirkan pendapat-pendapat 

teoritis dalam bidang kajian Nahwu yang digunakan para pencinta Nahwu di 

seluruh dunia sebagai rujukan.  

Dari banyaknya ulama ahli Nahwu, ada dua ulama yang konsep 

pemikiranya tentang nahwu sangat berpengaruh dan berperan penting pada 

perkembangan ilmu Nahwu di seluruh dunia. dua ulama itu adalah Syaikh 

Jamaluddin Muhammad bin Malik al-Andalusy yang dikenal dengan nama Ibnu 

Malik (pengarang kitab nadzom Al-fiyah) dan Syaikh Abu Abdillah Muhammad 

bin Muhammad bin Daud As-Shanhaji yang dikenal dengan sebutan Ibnu Ajurum 

(pengarang kitab matan Jurumiyah). Kedua ulama tersebut memiliki pendapat dan 

konsep pemikiran yang terkadang selaras dan terkadang bertentangan, yang mana 

sangat menarik jika dilakukan penelitian terkait kedua pendapat ulama tersebut. 

 
1 Muhammad Nawawi al-Bantani, Nashoihul ‘Ibad, (Indonesia: Al-Haromain, 2017), hal 

3  
2 Muhammad Zain Mushtafa al-Fathani, Tashil nail al-Amani, (Thailan: Mathba’ah ibn 

Halabi), hal 4. 
3 Neldi Harianto, Beberapa Perbedaan masalah-masalah Nahwu antara Bashrah dan 

Kuffah Dalam kitab al-Inshaf, Jurnal Tsaqofah dan Tarikh, Vol.3, No. 1 (Juni) 2018.  



4 
 

Karena ketika kita banyak tahu tentang betapa banyaknya perbedaan pendapat di 

kalangan ulama, akan meberikan kita pemahaman lebih luas dan menjadikan kita 

lebih keritis dan terbuka akan perbedaan yang bernilai positif.  

Berdasarkan penjelasan di atas peneliti akan mengambil judul penelitian “Analisis 

Perbandingan Konsep Pemikiran Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum Tentang Al-

Marfu’at dalam Konteks Kajian Nahwu” yang berfokus pada pemikiran Ibnu 

Malik dan Ibnu Ajurum. 

b. Nilai Kebaruan 

Nilai Kebaharuan yang ada dalam penelitian ini adalah penemuan hasil 

terbaru terkait Analisis perbedaan pendapat antara dua tokoh besar dalam ilmu 

Nahwu tentang amil rofa’ pada marfu’at. Dimana sudah mafhum tahu bahwa 

marfu’at berkedudukan pokok sebuah kalimat (‘umdatul kalam) yaitu 

kedudukan yang sangat penting dalam sebuha kalimat dalam bahasa. Dan 

menjadi daya tarik tersendiri bagi siapa saja yang ingin mempelajari nahwu 

dimulai dari pembahasan marfu’at.   

 

c. Penelitian yang Relevan  

1. Jurnal yang ditulis oleh Wahyudi dan Hidayat dengan judul “Pemikiran 

Gramatikal Bahasa Arab Oleh Linguistik Arab (studi tokoh lintas 

madzab nahwu)”. Kesamaanya dengan penelitian ini adalah tentunya 

pada analisis pemikiran ahli linguistic tentang kaidah-kaidah nahwu yang 

membandingkan antar pemikiran madzhab-madzab dalam ilmu nahwu.4 

Dan perbedaanya ada pada objek kajian penelitan ini dengan penelitian 

terdahulu. Di mana penelitian ini lebih bersifat spesifik dengan hanya 

menganalisis pemikiran salah dua dari ahli nahwu tentang marfu’at. 

2. Tesis yang ditulis oleh Aang Saeful Millah dengan judul , “Otorisasi 

Hadis Sebagai Sumber Kaidah bahasa: studi analisis pemikiran Ibnu 

Malik Dalam Pembentukan kaidah nahwu.” dalam tesis tersebut 

meneliti tentang pemikiran Ibnu Malik sebagai tokoh besar dalam ilmu 

nahwu yang mengotoritaskan hadits sebagai istinbath hukum dalam kontek 

penetapan kaidah nahwu. Tentunya penelitian ini masih sangat relevan 

dengan penelitan yang dilakukan peneliti yang sama-sama mengkaji dan 

mengulas pemikiran tokoh nahwu yaitu Ibnu Malik. Dan perbedaan dari 

keduanya tentu ada pada aspek Analisa yang mana penelitian ini 

membandingkan konsep pemikiran antar dua tokoh nahwu sedangkan 

 
4 Wahyudi &  Hidayat, Pemikiran Gramatikal Bahasa Arab Oleh Linguistik Arab (studi 

tokoh lintas madzab nahwu), Jurnal ilmiyah al-Fikra, (4), 1, Juni 2020  



5 
 

penelitian terdahulu menganalisi tentang otoritas hadits dalam penetapan 

kaidah nahwu menurut pemikiran Ibnu Malik.5  

3. Jurnal yang ditulis oleh Ismi Lathifah fauziyah, “Kajian Inna : Dialektika 

Aliran Basrah dan Kufah dalam Buku Al-Inshâf fî Masâil Al-Khilâf”.  

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan dan menganalisis perbedaan 

pendapat dua aliran Nahwu: Basrah dan Kufah dalam pembahasan 

pengaruh Inna dan saudara-saudaranya terhadap khabarnya dalam 

kitab  Al-Inshâf  fî Masâil Al-Khilâf.6 Kesamaan dari penelitian ini ada 

pada aspek analisis perbandingan antara pendapat para ahli nahwu dari dua 

madzhab besar dalam nahwu yaitu bashrah dan kuffah tentang kajian Inna 

wa akhwatuha. Perbedaanya dengan penelitian ini ada pada objek kajianya. 

Tiga penelitian terdahulu di atas memiliki kesamaan dengan 

penelitian ini pada subjek penelitian yang menganalis kesalahan nahwu 

namun dengan objek yang berbeda. Sehingga dapat disimpulkan bahwa 

analisis nahwu perlu dilakukan guna memperbaiki system pembelajaran 

agar lebih berkualitas sehingga melekatkan pemahaman peserta didik agar 

dapat memahami kaidah-kaidah nahwu baik secara teoritis dan praktis. 

B. Kajian Teori 

1. Definisi Ilmu Nahwu 

Nahwu ditinjau dari segi bahasa bisa memiliki lima makna, yaitu pertama, 

nahwu bermakna qoshdu yang artinya maqsud atau tujuan, kedua, nahwu 

bermakna duna yang artinya selain atau bukan, ketiga, nahwu bermakna mitslu 

yang artinya seumpama atau sepadan, keempa, nahwu bermakna ‘inda yang 

artinya di sisi atau di dekat, dan yang terakhir nahwu bermakna ilmu nahwu yang 

merupakan salah satu cabang ilmu kebahasaan dalam bahasa Arab.7 Adapun 

nahwu secara istilah adalah ilmu dengan kaidah-kaidah dasar untuk mengetahui 

keadaan suatu akhir kalimat baik hukum i’rab dan mabninya.8 Menurut syaikh 

Abul Hasan bin Ahmad seorang ahli nahwu pada masanya, “nahwu adalah 

cabang ilmu gramatikal yang sumber hukum kaidahnya melalui qiyas (analogi), 

Istiqra bil Quran wal hadits (mengambil masalah-masalah umum secara 

terperinci yang ditarik menjadi sebuah kaidah melalui al-Quran dan Hadits), 

dengan tujuan memperoleh kebenaran secara hakikat  dan menghindari kesalahan 

dalam memahami Al-Quran.9 Dari definisi nahwu di atas dapat kita pahami 

bahwa urgensi nahwu sangat penting dalam leteratur kajian Islam, sehingga tidak 

 
5 Aang Saeful Millah, Otorisasi Hadis Sebagai Sumber Kaidah bahasa : studi analisis 

pemikiran Ibnu Malik Dalam Pembentukan kaidah nahwu, (Tessis, UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2009). 
6 Ismi Lathifah Fauziah, Kajian Inna : Dialektika Aliran Basrah dan Kufah dalam Buku 

Al-Inshâf fî Masâil Al-Khilâf, Jurnal Ukazh, (4), 1, Juni 2023 

 
7 Muhammad Ma’sum as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, (Mesir: Al-Halabi) Tth, hal 6 
8 Muhammad Mushtafa al-Fathani, Tashil nail al-Amani, (Thailand: Ibn Halabi) hal 6 
9 as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, hal 6 



6 
 

berlebihan jika para pencinta nahwu mengatakan bahwa “ jika ilmu nahwu 

dihilangkan maka akan hilang pula pemahaman Al-Quran dan Hadits karena 

keduanya tidak akan dapat dipahami tanpa adanya bekal dari ilmu nahwu. 

Setiap fan ilmu dalam Islam tidak terkecuali ilmu nahwu pasti memiliki 

mabadi’ al-Asyrah, Yang meliputi definisi, objek kajian, buah atau hikmah 

mempelajarinya, manfaat kita mempelajarinya, keunggulan ilmunya, hukum 

syara’ mempelajarnya, masalah-masalah yang dikaji di dalamnya,  pencetak atau 

pencetus awalnya, nama ilmunya, dan nisbat atau hubunganya dengan fan ilmu 

lainya.10 Seorang ahli nahwu yaitu syaikh Ahman Zaini Dakhlan mengatakan “ 

Definisi ilmu nahwu adalah ilmu dengan kaidah-kaidah bahasa untuk mengetahui 

keadaan hukum-hukum akhir kalimat berbahasa Arab secara sususan dan keadan 

mu’rab dan mabninya. Objek kajian ilmu nahwu adalah bahasa Arab. Faidah 

mempelajarinya adalah terhindar dari kesalahan dan dapat menolong seseorang 

dalam memahami kalam Alllah dan Rasulullah Saw. kemulyaan mempelajarinya 

adalah sama seperti kemulyaan yang terdapat dalam faidahnya mempelajari ilmu 

nahwu. Pengambilan masalahnya dari ucapan orang Arab. Keunggulanya dari ilmu 

lain lebih tinggi nisbat dan i’tibarnya, pembahasanya adalah kaidah-kaidah seperti 

fail harus dibaca rofa’ dan sebagainya. Pencetus ilmunya dalah Abu Aswad ad-

Duali, kesamaan dengan ilmu lain adalah tabayyun, namanya adalah ilmu Nahwu, 

hukum syara’ mempelajarinya adalah fardhu kifayah bagi umumnya manusia 

namun fardhu ‘ain bagi seorang yang hendak mendalami kajian al-Quran dan 

Hadits.11 

2. Definisi Al-Awamil 

 yang ditinjau dari (amil‘) عامل adalah bentuk jamak dari kata (al-Awamil) العوامل

segi bahasa bisa diartikan yang berpengaruh, yang memerintah, atau yang 

menghukumi. Sedangkan jika ditinjau dari segi istilah al-Awamil adalah sesuatu 

yang dapat membentuk suatu makna dan menuntuk perubahan.12 Menurut syaikh 

Musthafa al-Gholayaini, “Amil adalah sesuatu yang dapat membuat rofa, nashab, 

jeer, atau jazm pada suatu kata.13 Syaikh Jurjani menyebutkan dalam kitabnya yang 

berjudul “Awamil mi’ah’ bahwa Jumlah Amil dalam ilmu nahwu ada seratus amil 

yang mencakup amil yang dapat merofa’kan, menashabkan, menjeerkan, atau 

menjazmkan.  

 

 
10 Ahmad Zaini Dakhlan, Mukhtashar Jiddan, (Bairut-Lebanon: Syirkah Daarul Masyari’, 

1435 H) hal 8, cet 7. 
11 Zaini Dakhlan, Mukhtashar Jiddan, hal 8 
12 al-Fathani, Tashil nail al-Amani, Tth, hal 6 
13 Musthafa al-Ghalayaini, Jami’ ad-Durus, (Bairut: Al-‘Isriyyah, 1414 H), Juz 3, hal 173, 

cet 2 



7 
 

a. Pembagian Awamil 

Pembagian awamil ditinjau dari lafadznya terbagi menjadi dua, yaitu: amil 

lafdzi dan amil maknawi. Amil lafdzi adalah amil yang dapat ditulis dan 

diucapkan, seperti huruf ba )ِب( yang dapat mengejeerkan, inna )  yang dapat )إنَِّ

menashabkan kalimah isim dan merofa’kan khobar, kay )كي( yang dapat 

menashabkan fi’il mudhori dan lain sebagainya. Amil lafdzi ini terbagi lagi 

menjadi dua bagian, yaitu: amil lafdzi sama’i dan amil lafdzi qiyasi. Amil lafdzi 

sama’i adalah amil yang amalnya tergantung ketentuan ucapan orang Arab, seperti 

huruf jeer yang amalnya mengejerkan hanya kepada isim. Adapun amil lafdzi 

qiyasi adalah amil yang amalnya tidak tergantung pada ucapan orang Arab akan 

tetapi pengamalanya berdasarkan analogi yang bisa disama-samakan antara satu 

dengan yang lainya. Seperti contoh kaidah setiap fi’il muthlaq maka dapat 

merofa’kan fa’il.  

Adapun pengertian amil maknawi adalah amil yang tidak bisa diungkapkan 

dengan lisan akan tetapi maknanya dapat dirasakan. Seperti halnya amil lafdzi, 

amil maknawi pun sama terbagi menjadi dua bagian, yaitu amil maknawi yang 

berupa ibtida’ yang beramal merofakan kepada mubtada, dan yang berupa 

tajarrud  yang merofakan kepada fi’il mudhori. 

b. Amil-amil yang merofa’kan kepada marfu’at (isim-isim yang dibaca rofa’) 

amil – amil yang merofa’kan ada empat. Pertama, af’alul ithlaq (fi’il-fi’il 

mutlak) yang meliputi fi’il madhi, fi’il mudhori’ dan fi’il amr. Dari tiga macam 

fi’il tersebut terbagi menjadi 3 jenis, yaitu: 1) fi’il yang punya satu maf’ul, 2) fi’il 

yang punya dua maf’ul dan fi’il yang punya tiga maf’ul. Yang masing-masing 

dapat beramal merofa’kan kepada fa’ilnya baik fa’il dzahir atau dhamir.14  Kedua, 

Awamil an-Nashikhah (amil perusak). Disebut perusak karena amil jenis ini masuk 

ke dalam jumlah mubtada’ dan khobar yang juga merusak eksistensi keduanya. 

Ketiga, Ibtida (permulaan kalimat). Ibtida adalah amil yang memerintah rofa’ 

kepada mubtada dan khobar, meskipun dalam pendapat lain hanya kepada 

mubtada saja, sedangkan rofa’nya khobar karena mubtada. Keempat, Tajarrud. 

Tajarrud adalah amip yang merofa’kan kepada fi’il mudhori yang sepi atau tidak 

kemasukan amil nashab dan amil jazm. 

3. Peran Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum dalam konteks Ilmu Nahwu 

a. Peran Ibnu Malik 

Ibnu malik adalah seorang tokoh besar dalam konteks kajian nahwu yang 

hidup di abad ke tujuh hijriyah. Ia berperan penting dalam perkembangan ilmu 

nahwu di seluruh dunia. ia juga terkenal sebagai seorang ulama yang pakar akan 

syair-syair Arab dan ilmu Qira’at dan ilmu Hadits, sehingga penetapan kaidah 

nahwu yang timbul dari pemikiranya sangat kental dengan al Quran dan Hadits. 

Dari pemikiran beliau juga banyak timbuk istilah-istilah baru dalam ilmu nahwu 

yang lebih mudah diingat dan dipahami misalkan bab naib fail. Yang mana 

 
14 Ishamuddin Ibrahim bin Muhammad, Kitab Syarah al-Awamil Al-Barkawi, (Bairut: 

Daarul Kutub al-Ilmiyah), hal 589. 



8 
 

jumhur ulama nahwu sebelumnya mengistilahkan bab tersebut dengan bab 

maf’ul alladzi lam yusamma fa’iluhu.15   

b. Peran Ibnu Ajurum 

Sebelumnya telah disebutkan nama lengkap Ibnu Ajurum yaitu 

Muhammad bin Muhammad bin Daud Abdullah As-Shanhaji. Ia juga seorang 

tokoh besar dalam konteks nahwu. Karyanya kitab Jurumiyah terbukti mampu 

melahirkan banyak ulama-ulama pakar dalam bidang nahwu. Selain itu kitab 

tersebut juga telah banyak memberikan inspirasi bagi ulama-ulama yang hidup 

di era setelah Ibnu Ajurum untuk menulis kitab-kitab yang mensyarah kitab 

Jurmiyah tersebut. sehingga dapat disimpulkan bahwa adanya ulama-ulama di 

zaman sekarang tidak lepas dari peran penting adanya kitab nahwu dasar yang 

ditulis oleh Ibnu Ajurum tersebut. dan di kalangan timur tengah banyak lembaga-

lembaga yang menjadikan kitab ini sebagai kitab yang harus terlebih dahulu 

dihafalkan sebelum kitab-kitab selainya. 

C. Metode Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian 

kualitatif dengan dengan menggunakan metode deskriptif. yaitu penelitian 

yang dilakukan dengan cara menggambarkan, menguraikan, dan menjelaskan 

fenomena objek penelitian.16 Jenis penelitian ini dinilai sangat relevan untuk 

menela’ah atau megnalisa persamaan dan perbedaan konsep pemikiran Ibnu 

Malik dan Ibnu Ajurum tentang Awamil pada marfu’at  melalui metode 

pengumpulan data dengan cara studi pustaka, yaitu menggali informasi 

melalui pengkajian setiap leteratur yang ada baik dalam bentuk buku, jurnal, 

makalah, dan lain sebagainya. 

D. Hasil dan Pembahasan  

1. Konsep al-Marfu’at Menurut Ibnu Malik 

Marfu’at adalah kata atau kalimah (dalam bahasa Arab) yang menempati 

tempat rofa’ baik dalam bentuk isim atau fi’il. Ibnu malik membagi marfu’at 

menjadi sebelas bagian. Yaitu diantaranya adalah: Mubtada dan Khobar 

mubtada, Ismul af’alul naqishah, isim ma dan la (dua huruf yang menyerupai 

lafadz Laisa), Ismu af’alil muqorobah, Khobar Inna wa Akhwatuha, Khobar 

la nafi lil jinsi, fa’il, naib fa’il, fi’il mudhori’, dan Tawabi’. 

2. Konsep al-Marfu’at Menurut Ibnu Ajurum 

Ibnu Ajurum memperhitungkan atau membagi marfu’at menjadi delapan 

macam, tujuh di antaranya adalah kalimah isim dan satu di antaranya adalah 

kalimah fi’il mudhori’. Berikut adalah perincian marfu’at berdasarkan 

pemikiran Ibnu Ajurum. Pertama, fa’il, kedua, maf’ul alladzi lam yusamma 

 
15 Muhammad Ma’sum as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, (Mesir: Al-Halabi), hal 120 
16 Nur Rahmawati, Dida Nurhamidah, Makna Leksikal dan Gramatikal Pada Judul Berita 

Surat Kabar Pos Kota ( Kajian Semantik), Jurnal Sasindo Unpam, Vol.6 No.1 (Juni) 2019, hal 4 



9 
 

fa’iluhu, ketiga dan keempat, mubtada dan khobarnya, kelima, isim kana wa 

akhwatiha, keenam, Khobar kana wa akhwatiha, ketujuh, tawabi’, dan 

terakhir fi’il mudhori. 

Setiap kalimah yang di’irabi rofa’ pasti terdapat amil (bentuk mufrod dari 

lafadz Awamil) yang mempengaruhinya dibaca rofa’. Berikut ini adalah amil-

amil yang dapat mempengaruhi atau memerintah rofa’ kepada marfu’at 

menurut Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum, ditinjau dari aspek persamaan dan 

perbedaan pendapat antara keduanya. 

1. Persamaan pendapat antara Ibnu Malik dan Ibnu ajurum dalam menentukan 

Amil pada Marfu’at 

a. Amil yang mempengaruhi Mubtada dan Khobar mubtada 

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat 

bahwa amil yang merofa’kan mubtada adalah ibtida’ (amil yang tidak 

Nampak baik secara lisan atau tulisan). Menurut ibn Hisyam “Ibtida adalah 

ketiadaan amil lafdzi pada suatu isnad”.17  Pengertian ini sangat masyhur di 

kalangan para pakar nahwu. 

 

b. Amil yang mempengaruhi isim fi’il naqish 

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat 

bahwa amil yang merofa’kan isim fi’il naqish adalah  fi’il naqish itu sendiri. 

Ibnu Malik berkata “amil nawasikh berupa fi’il naqis dapat merofa’kan 

isimnya”.18 Hal senada juga dikatakan Ibnu Ajurum yang mengatakan “Fi’il 

naqish dapat merofa’kan mubtada sebagai isimnya”.19 

c. Amil yang mempengaruhi Khabar Inna wa Akhwatiha 

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat 

bahwa amil yang merofa’kan Khabar inna wa akhwatiha adalah Inna itu 

sendiri. Hal ini didasari oleh ucapan Ibnu Malik “Inna memiliki peran 

sebaliknya seperti kanna”.20 Ucapan tersebut mengindikasikan bahwa Inna 

beramal kepada ma’mul selayaknya kana yang merofa’kan isim dan 

menashabkan khabarnya. Namun dalam hal ini Inna beramal sebaliknya. 

Adapun pendapat Ibnu Ajurum didasari oleh ucapanya “inna dapat 

menashabkan isim dan merofa’kan khabarnya”.21  

 

 

d. Amil yang mempengaruhi Fa’il 

 
17 Abdul Baari al-Ahdal, Al Kawakib ad Dariyyah, (Bairut: Mu’assasatul kutub 

atsaqafiyah), hal 179 
18 Jamaluddin Muhammad al-Andalusi, Syarah Tashil li Ibn Malik, (Mesir: Syatra’atul 

zamar) Juz 1, hal 5 
19 Shanhaji, Matan Ajurumiyyah, (Bairut: Mu’asasatul Kutub As-Saqafiyah), hal 16 
20 Jamaluddin Muhammad al-Andalusi, Matan Alfiyah ibn Malik, hal 12 
21 Shanhaji, Matan Ajurumiyyah, hal 17 



10 
 

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat 

bahwa amil yang merofa’kan fa’il adalah fi’il atau semakna fi’il yang terdapat 

sebelum fa’il itu sendiri. Pernyataan ini didasari oleh adanya pernyataan 

keduanya dalam kitab matan Jurumiyah dan nadzom matan Alfiyah. 

Keduanya juga sepakat atas pembolehan fa’il mendahului fi’ilnya.22 

e. Amil yang mempengaruhi Na’ibul Fa’il atau Maf’ul alladzi lam yusamma 

fa’iluhu 

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat 

bahwa amil yang merofa’kan naibul fa’il adalah fi’il atau semakna dengan 

fi’il yang terdapat pada sebelumnya. Keduanya juga sepakan menaruh 

pembahasan na’ibul fa’il setelah fi’il karena na’ib fail secara hakikatnya 

hanya menggantikan posisi fa’il oleh karena itu status hukum keduanyapun 

disamakan.  

f. Amil yang mempengaruhi Fi’il Mudhori’ 

Menurut pendapat Ibnu malik dan Ibnu Ajurum keduanya sependapat 

bahwa amil yang merofa’kan Fi’il Mudhori’ adalah “Tajarrud” yaitu amil 

maknawi yang tidak Nampak baik secara lisan atau tulisan. Tajarrud bisa 

diartikan sepia tau terhindar dari amil nashab dan amil jazm yang dapat 

mempengaruhi atau memerintah fi’il mudhori’. Pendapat ini dikuatkan oleh 

Sebagian besar ulama kuffah kecuali imam kisa’i yang menurutnya amil rofa’ 

pada fi’il mudhori’ adalah huruf zaidah yang ada di awalnya.23 Sedangkan 

Ulama bashrah berpendapat bahwa rofa’nya fi’il mudhori disebabkan karena 

ia (fi’il Mudhori) menyerupai isim fa’il.24 

2. Perbedaan pendapat antara Ibnu Malik dan Ibnu ajurum dalam menentukan 

Amil pada Marfu’at 

 

a. Amil yang mempengaruhi Khobar 

Sebelumnya telah disebutkan bahwa Menurut pendapat Ibnu malik dan 

Ibnu Ajurum keduanya sependapat bahwa amil yang merofa’kan Mubtada 

adalah ibtida. Akan tetapi keduanya berbeda pendapat tentang amil yang 

mempengaruhi Khobar. Ibnu Malik berpendapat bahwa amil yang 

mempengaruhi atau memerintah rofa’ kepada Khobar adalah mubtada itu 

sendiri, sedangka Ibnu Ajurum berpendapat bahwa amil yang merofa’kan 

Khobar adalah Ibtida’ sehingga menurut pendapatnya ibtida dapat merofa’kan 

mubtada dan khabar sekaligus. Pendapat Ibnu Malik dikuatkan dengan 

Sebagian besar ulama nahwu yang diantaranya adalah imam Sibaweh beliau 

mengatakan “Yang merofa’kan mubtada adalah amil maknawi yaitu Ibtida 

 
22 Abdur Rahim, Marfu’atul Asma ‘Indal Bashriyyiin wal Kuffiyyin, (Tesis, Universitas 

Islam Negri ‘Alauddin Makasar),  hal 44  
23 Abi Abdillah, Mutammimah Al-Jurumiyah, (Riyadh: Daarus Shami’I, 1433 H), hal 75  
24 Muhammad Ma’sum, Tasywiqul Khilan, (Mesir: Al-Halaby), hal 79 



11 
 

sedangkan yang merofakan Khobar adalah amil lafdzi yaitu mubtada itu 

sendiri”.25 

b. Permulaan Marfu’at 

Kosep perbedaan antara Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum tentang mar’fuat 

selanjutnya adalah dalam permulaan saat mengurutkan marfu’at. Dalam kitab 

Alfiyah Ibn Malik, Ibnu malik memulai urutan marfu’at dengan membahas 

mubtada dan khabar terlebih dahulu. Hal ini bukan tanpa alasan, Ibnu Malik 

mendahulukan mubtada dan khabar karena keduanya merupakan Asal atau 

pokok dari pembahasan marfu’at. Sedangkan Ibnu Ajurum memulai urutan 

marfu’at dengan mendahulukan pembahasan fa’il karena amil yang 

memerintah fa’il adalah amil lafdzi (amil yang nampak baik dalam lisan 

maupun tulisan) sedangkan amil yang memerintah mubtada adalah amil 

maknawi (amil yang tidak nampak baik dalam lisan maupun tulisan). Dalam 

qowaid an-Nahwiyah dikatakan bahwa amil lafdzi lebih kuat dari pada amil 

maknawi.26 Adapun jumhur ulama menguatkan pendapat Ibnu Ajurum yakni 

mendahulukan fa’il dari mubtada karena fa’il merupakan asal dari marfu’at. 

 

c. Penyebutan pengganti fa’il 

Dalam bahasa arab ada kondisi Dimana objek dapat menepati tempat 

subjek, Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum berbeda kosep atau pendapat dalam 

mengistilahkan kondisi tersebut. Ibnu Malik mengistilahkanya dengan sebutan 

Naibul fa’il yang berarti pengganti fa’il. Sedangka Ibnu Ajurum 

mengistilahkannya dengan sebutan Al-Maf’ul al-Ladzi lam yusamma fa’iluhu 

yang berarti maf’ul yang fa’ilnya tidak disebutkan. Namun para ulama nahwu 

lebih menguatkan pendapat Ibnu Malik dengan didasari pada istilah yang dibuat 

Ibnu Malik lebih simple dan mudah dimengerti. Selain itu istilah yang dipakan 

Ibnu Malik lebih relevan atau objekitif dalam beberapa konteks seperti contoh 

 yaitu kondisi dimana fi’il yang makna muta’adinya disebabkan karena (سير بزيد)

jar majrur.27 

d. At-Tawabi’ al-Marfu’ 

Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum berbeda pendapat tentang amil yang 

mempengaruhi i’rab rofa’ pada tawabi’. Menurut Ibnu Ajurum rofa’nya tawabi’ 

dipengaruhi oleh Amil lafdzi, beliau mengatakan dalam kitab Tashil bahwa 

amil yang mempengaruhi rofa’nya tawabi’ adalah amil yang mempengaruhi 

rofa’ pada matbu’-Nya (lafadz yang diikuti)28. Sedangkan menurut Ibnu 

 
25 Ibnu Umu Qasim, Tahdihul Maqashid wal Masalik, (Kairo: Daarul Fikri al-Arabi, 

2001), hal 473 
26 Ibnu Fadhil Al-Asymawi, Syarah wal Hasyiyah al-Asymawi, (Kairo: Daarul Basha’ir, 

2010), hal 88 
27 Muhammad Ma’shum, Tasywiqul Khilan, (Mesir: Al-halabiy), hal 119   
28 Jamaluddin Abdullah, Tashilul Fawa’id wa Takmilul Maqashid, (Mekah: Mathba’ul 

Amiriyyah, 1319 H), hal 48  



12 
 

Ajurum Rofa’nya Tawabi’ dipengaruhi oleh amil Maknawi yang disebut Itba’ 

yang berarti mengikuti i’rab lafadz sebelumnya. Jumhur ulama menguatkan 

pendapat Ibnu Malik bahwa amil pada tawabi’ adalah amil yang mempengaruhi 

matbu’nya.29 

 

E. Penutup 

a. Kesimpulan  

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dideskripsikan di atas, maka peneliti 

dapat mengambil kesimpuan sebagai berikut: 

Amil yang merofa’kan marfu’at jika dijumlah secara mujmal ada empat 

macam, yaitu: Af’alul Ithlaq, Annawasikh lil Mubtada, Ibtida’, dan Tajarrud 

pada fi’il Mudhori’. 

Marfu’at berdasarkan perhitungan Ibnu Malik berjumlah dua belas, sebelas 

di antaranya berupa isim dan satu diantaranya berupa fi’il. Sedangkan 

menurut perhitungan Ibnu Ajurum jumlah marfu’at berjumlah delapan, tujuh 

di antaranya berupa kalimah isim dan satu di antaranya adalah kalimah fi’il. 

Adapun aspek persamaan konsep atau pendapat Ibnu Malik dan Ibnu 

Ajurum tentang marfu’at ada tujuh kategori. Yang pertama pada kategori amil 

rofa’ pada mubtada. kedua, amil rofa’ pada isim fi’il naqis. ketiga, amil rofa’ 

pada Khobar Inna. keempat, amil rofa’ pada fail. kelima, fa’il wajib 

diakhirkan dari fi’ilnya atau amilnya. Keenam, amil rofa’ pada naibul fa’il. 

ketujuh, amil rofa’ pada fi’il mudhori. 

Aspek perbedaan konsep atau pendapat Ibnu Malik dan Ibnu Ajurum 

tentang marfu’at terdapat empat kategori. Pertama, amil rofa’ yang 

mempengaruhi Khobar. Kedua, perbedaan dalam permulaan marfu’at. Ketiga 

perbedaan dalam mengistilahkan pengganti fa’il. Keempat, perbedaan dalam 

menentukan amil rofa’ pada tawabi’.     

b. Saran  

Demikianlah penelitian tentang kajian ilmu nahwu yang membahas 

perbandingan konsep pendapat dua tokoh besar dalam ilmu nahwu yaitu Ibnu 

Malik dan Ibnu Ajurum telah terselesaikan. Semoga dengan adanya penelitian 

ini dapat memberikan manfaat yang banyak khususnya pada peneliti 

umumnya pada setiap elemen yang mendalami literasi kajian nahwu agar 

lebih berkembang kedepanya. 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Baari al-Ahdal, Al Kawakib ad Dariyyah, (Bairut: Mu’assasatul kutub 

atsaqafiyah) 

 
29 Muhammad al-Baqa’Ii, Hasyiah al-Hadhari, (Bairut: Daarul Fikri, 2003), hal 599 



13 
 

Abi Abdillah 1433 H, Mutammimah Al-Jurumiyah, (Riyadh: Daarus Shami’I)  

al-Baqa’Ii 2003, Hasyiah al-Hadhari, (Bairut: Daarul Fikri) 

al-Ghalayaini 1414 H, Jami’ ad-Durus, (Bairut: Al-‘Isriyyah, cet 2), Juz 3 

Fadhil Al-Asymawi 2010, Syarah wal Hasyiyah al-Asymawi, (Kairo: Daarul 

Basha’ir) 

Ishamuddin Ibrahim bin Muhammad, Kitab Syarah al-Awamil Al-Barkawi, 

(Bairut: Daarul Kutub al-Ilmiyah) 

Jamaluddin Abdullah 1319 H, Tashilul Fawa’id wa Takmilul Maqashid, (Mekah: 

Mathba’ul Amiriyyah, 1319 H)  

Jamaluddin Muhammad, Syarah Tashil li Ibn Malik, (Mesir: Syatra’atul zamar)  

Ma’sum as-Safathani, Tasywiq al-Khilan, (Mesir: Al-Halabi)  

Mushtafa al-Fathani, Tashil nail al-Amani, (Thailan: Mathba’ah ibn Halabi) 

Nawawi Abdul Muthi 2017, Nashoihul ‘Ibad, (Indonesia: Al-Haromain)  

Shanhaji, Matan Ajurumiyyah, (Bairut: Mu’asasatul Kutub As-Saqafiyah) 

Umu Qasim 2001, Tahdihul Maqashid wal Masalik, (Kairo: Daarul Fikri al-Arabi) 

Zaini Dakhlan 1435 H, Mukhtashar Jiddan, (Bairut-Lebanon: Syirkah Daarul 

Masyari’)  

Neldi Harianto 2018, Beberapa Perbedaan masalah-masalah Nahwu antara 

Bashrah dan Kuffah Dalam kitab al-Inshaf, Jurnal Tsaqofah dan Tarikh, 

Vol.3, No. 1 (Juni)  

Nur Rahmawati 2019, Dida Nurhamidah, Makna Leksikal dan Gramatikal Pada 

Judul Berita Surat Kabar Pos Kota ( Kajian Semantik), Jurnal Sasindo 

Unpam, Vol.6 No.1 (Juni)  

Abdur Rahim, Marfu’atul Asma ‘Indal Bashriyyiin wal Kuffiyyin, (Tesis, 

Universitas Islam Negri ‘Alauddin Makasar) 

Wahyudi &  Hidayat 2020, Pemikiran Gramatikal Bahasa Arab Oleh Linguistik 

Arab (studi tokoh lintas madzab nahwu), Jurnal ilmiyah al-Fikra, (4), 1, 

Juni  

Saeful Millah 2009, Otorisasi Hadis Sebagai Sumber Kaidah bahasa : studi analisis 

pemikiran Ibnu Malik Dalam Pembentukan kaidah nahwu, (Tessis, UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta,). 



14 
 

Fauziah 2023, Kajian Inna : Dialektika Aliran Basrah dan Kufah dalam Buku Al-

Inshâf fî Masâil Al-Khilâf, Jurnal Ukazh, (4), 1, Juni  

 

 


