
13  

Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam 
Vol 7, No 1, 2026 

 

PESANTREN DIGITAL DAN POLITIK PENGETAHUAN DI ERA 

TEKNOLOGI INFORMASI 
 

Mickail Mubarak1, Yati Suciyati2, Ela Susilawati3  
mooyabarlin@gmail.com1, yatisuciyatibdg26@gmail.com2, elsus2212@gmail.com3  

Institut Agama Islam Persatuan Islam Bandung 
 

 ABSTRAK 

Penelitian ini memperhatikan digital pesantren dari sudut pandang bagaimana pengetahuan 

dikendalikan dan dibentuk dalam era teknologi informasi. Kemunculan media digital telah 

mengubah cara pengetahuan agama dibuat, dibagikan, dan diterima, bahkan di kalangan pesantren 

Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif kritis dengan mempelajari literatur yang 

ada serta contoh spesifik dari digital pesantren, untuk mengeksplorasi bagaimana lembaga-

lembaga tersebut menggunakan alat digital sambil menghadapi otoritas agama di dunia maya. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa digital pesantren tidak hanya mengajar, tetapi juga berperan 

besar dalam membentuk ide-ide Islam dalam percakapan publik. Namun, menjadi digital juga 

membuat pesantren menghadapi situasi yang rumit terkait pengelolaan pengetahuan, apa yang 

terlihat di internet, serta bagaimana ide-ide tertentu menjadi populer. Penelitian ini menunjukkan 

bagaimana digital pesantren dapat membantu menjaga tradisi pembelajaran Islam tetap hidup 

dengan bijak menggunakan dan mempertimbangkan teknologi baru. 

Kata Kunci: Digital Pesantren, Politik Pengetahuan, Islam Dan Teknologi, Otoritas Agama. 

 

ABSTRACT 

This study looks at digital pesantren from the angle of how knowledge is controlled and shaped in the age of 

information technology. The rise of digital media has changed the way religious knowledge is created, 

shared, and accepted, even in Islamic boarding schools. The research uses a critical qualitative method, 

looking at existing literature and specific examples of digital pesantren, to explore how these institutions use 

digital tools while dealing with religious authority online. The results show that digital pesantren do more 

than just teach – they also play a big role in shaping Islamic ideas in public discussions. But being digital 

also puts pesantren in complicated situations involving how knowledge is managed, what gets seen online, 

and how popular certain ideas become. The study shows how digital pesantren can help keep Islamic 

learning traditions alive by carefully using and thinking about new technologies. 

Keywords: Digital Pesantren, Politics Of Knowledge, Islam And Technology, Religious Authority. 

 

 

mailto:mooyabarlin@gmail.com1
mailto:yatisuciyatibdg26@gmail.com2
mailto:elsus2212@gmail.com3


14  

PENDAHULUAN 

Perkembangan dalam teknologi informasi dan komunikasi telah menghasilkan perubahan 

signifikan di hampir semua aspek kehidupan sosial, termasuk pendidikan agama Islam. 

Digitalisasi, yang ditandai oleh masuknya internet, media sosial, dan platform belajar online, 

telah mengubah cara pengetahuan agama diproduksi, didistribusikan, dan diakui di ruang publik. 

Dalam hal ini, pesantren, sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, kini 

tidak lagi terpisah dari lingkungan sosial, tetapi berinteraksi secara aktif dalam ekosistem digital 

yang kompetitif dan dinamis. Hal ini memunculkan apa yang disebut sebagai pesantren digital, 

yaitu pesantren yang menggunakan teknologi informasi sebagai sumber untuk belajar, 

berdakwah, dan menghasilkan wacana keislaman (Azra, 2017: 45).  

Pesantren digital tidak hanya sekadar mentransfer kegiatan tradisional ke platform online, 

tetapi juga menciptakan kembali hubungan kekuasaan dalam pengetahuan antara kiai, santri, dan 

masyarakat luas. Dalam pesantren tradisional, pusat otoritas pengetahuan ada pada kiai dan 

kitab kuning sebagai sumber utama. Namun di zaman digital, otoritas ini mengalami pergeseran 

dan bahkan bisa terpecah. Santri sekarang memiliki akses luas ke berbagai sumber ilmu melalui 

internet, sementara pesantren juga menghadapi persaingan dengan aktor baru seperti pendakwah 

digital, influencer agama, dan platform dakwah independen dalam menciptakan dan 

menyebarkan pengetahuan Islam (Heryanto, 2018: 112). Ini menunjukkan bahwa pesantren 

digital beroperasi di dalam konteks politik pengetahuan yang rumit.  

Politik pengetahuan merujuk pada cara pengetahuan diproduksi, dikendalikan, 

disebarluaskan, dan diakui di antara kekuasaan tertentu (Foucault, 1980: 131). Dalam konteks 

pesantren digital, politik pengetahuan tidak hanya melibatkan isi ajaran Islam, tetapi juga 

berkaitan dengan siapa yang memiliki kekuasaan untuk menginterpretasi, menyebarkan, dan 

menetapkan kebenaran agama di ruang digital. Teknologi informasi berfungsi sebagai saluran 

yang sekaligus membuka kesempatan untuk demokratisasi pengetahuan sambil menghadirkan 

tantangan baru berupa komodifikasi, penyederhanaan, dan persaingan dalam wacana keislaman 

(Nugroho, 2020: 67).  

Beberapa penelitian sebelumnya telah menyelidiki hubungan antara Islam dan teknologi 

digital. Penelitian tentang dakwah digital menunjukkan bahwa media sosial menjadi tempat baru 

untuk menyebarkan pesan agama dengan lebih cepat dan luas, namun sering kehilangan 

kedalaman metodologis dan otoritas ilmu klasik (Rahman, 2019: 89). Studi lainnya menyoroti 

bagaimana pesantren beradaptasi dengan teknologi melalui e-learning, media dakwah online, 

dan manajemen berbasis digital (Zaini, 2021: 54). Namun, sebagian besar penelitian tersebut 

masih berfokus pada sisi teknis dan fungsional digitalisasi pesantren, sedangkan dimensi politik 

pengetahuan belum banyak dianalisis.  

Kesenjangan penelitian terjadi karena kurangnya analisis kritis mengenai bagaimana 

pesantren digital menciptakan, mempertahankan, atau menegosiasikan otoritas pengetahuan 

dalam era teknologi informasi. Proses digitalisasi tidaklah netral, melainkan penuh dengan 

kepentingan ideologis, ekonomi, dan simbolik. Pesantren digital harus menghadapi logika 

algoritma, popularitas, dan pasar perhatian yang dapat mempengaruhi bentuk, isi, dan tujuan 

pengetahuan keagamaan yang dihasilkan (Couldry &amp; Mejias, 2019: 98).  

Di samping itu, dalam konteks sosial-politik Indonesia yang beragam dan demokratis, 

pesantren digital juga berkontribusi dalam membentuk wacana keislaman baik yang moderat, 

konservatif, maupun progresif. Produksi pengetahuan agama di ruang digital memiliki potensi 

untuk memperkuat nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin, namun juga bisa dimanfaatkan untuk 

reproduksi wacana yang eksklusif dan memecah belah. Oleh karena itu, analisis politik 

pengetahuan sangat penting untuk memahami posisi pesantren digital dalam dinamika 



15  

keislaman saat ini (Bruinessen, 2015: 203).  

Berdasarkan penjelasan tersebut, tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis 

pesantren digital sebagai sebuah ruang politik pengetahuan di zaman informasi teknologi. 

Secara spesifik, studi ini bertujuan untuk meneliti bagaimana pesantren menggunakan teknologi 

digital untuk menghasilkan dan menyebarkan pengetahuan agama, serta bagaimana hubungan 

kekuasaan dan otoritas ilmiah dinegosiasikan dalam dunia digital. Diharapkan bahwa penelitian 

ini dapat memberikan sumbangan teoritis dalam bidang sosiologi pengetahuan Islam dan juga 

menawarkan kontribusi praktis bagi pengembangan pesantren yang dapat beradaptasi tetapi 

tetap terhubung dengan tradisi ilmu Islam klasik.  

Dengan kata lain, kajian tentang pesantren digital dan politik pengetahuan memiliki nilai 

tidak hanya dari segi akademik namun juga dari segi strategi untuk menghadapi tantangan dan 

kesempatan dalam transformasi pendidikan Islam di zaman teknologi informasi. Penelitian ini 

diharapkan dapat memperkaya percakapan tentang masa depan pesantren dalam menghadapi 

perubahan sosial yang semakin mengarah kepada digitalisasi. 

Tinjauan Pustaka 

Studi tentang pesantren dan transformasi digital adalah bagian dari diskusi yang lebih 

besar mengenai hubungan antara agama, pengetahuan, dan teknologi modern. Secara historis, 

pesantren dipandang sebagai lembaga pendidikan Islam yang memiliki dasar kuat dalam tradisi 

ilmiah klasik, dengan cara penyampaian pengetahuan yang bersifat hierarkis dan berfokus pada 

otoritas kiai (Dhofier, 2011: 55). Dalam konteks ini, pengetahuan agama diciptakan dan 

diwariskan melalui hubungan personal, pelajaran kitab kuning, dan pengakuan sanad keilmuan 

yang sudah ada. Namun, kehadiran teknologi informasi telah mengubah hubungan tersebut dan 

mendorong perubahan struktural dalam dunia pesantren.  

Beberapa studi sebelumnya menunjukkan bahwa digitalisasi pesantren adalah bentuk 

adaptasi terhadap perubahan sosialisasi dan tuntutan zaman. Zaini (2021: 60) menjelaskan 

bahwa pemanfaatan media digital di pesantren tidak hanya bertujuan untuk meningkatkan 

efisiensi dalam pembelajaran, tetapi juga untuk memperluas jangkauan dakwah dan keberadaan 

pesantren di ruang publik. Penelitian lain menegaskan bahwa pesantren yang menerapkan 

teknologi digital cenderung lebih terbuka terhadap inovasi dalam kurikulum dan metode 

pembelajaran tanpa sepenuhnya meninggalkan tradisi ilmiah klasik (Arifin, 2020: 87). Temuan 

ini menunjukkan adanya interaksi antara tradisi dan modernitas dalam praktik dunia pesantren 

digital.  

Di sisi lain, studi tentang Islam dan media digital menyoroti munculnya aktor-aktor baru 

dalam penciptaan pengetahuan agama. Media sosial serta platform digital memberi kesempatan 

kepada individu di luar lembaga keagamaan formal untuk menyebarkan interpretasi Islam secara 

luas dan cepat. Heryanto (2018: 119) menyebut hal ini sebagai desentralisasi otoritas agama, di 

mana pengakuan atas pengetahuan tidak hanya ditentukan oleh lembaga tradisional, tetapi juga 

oleh popularitas, algoritma, dan interaksi pengguna. Dalam konteks ini, pesantren digital harus 

berhadapan dengan kompetisi wacana yang semakin rumit.  

Analisis politik pengetahuan memberikan kerangka penting untuk memahami fenomena 

ini. Foucault (1980: 133) menegaskan bahwa pengetahuan tidak pernah bersifat netral, 

melainkan selalu terkait dengan hubungan kekuasaan yang menentukan apa yang boleh 

dikatakan, oleh siapa, dan dalam konteks apa. Dalam dunia digital, hubungan kekuasaan ini 

dimediasi oleh teknologi, platform, dan logika ekonomi digital. Couldry dan Mejias (2019: 102) 

menjelaskan bahwa pengolahan data dan algoritma membentuk hierarki visibilitas pengetahuan, 

sehingga beberapa wacana lebih mudah disebarluaskan dibandingkan yang lainnya. Kerangka 

ini sangat relevan untuk menganalisis cara kerja pesantren digital di ekosistem teknologi 



16  

informasi.  

Beberapa penelitian telah menghubungkan politik pengetahuan dengan wacana keislaman 

yang modern di Indonesia. Bruinessen (2015: 210) menunjukkan bahwa penciptaan pengetahuan 

Islam di Indonesia selalu terjebak dalam pertempuran antara tradisi, negara, dan kekuatan pasar. 

Dalam konteks digital, pasar perhatian menjadi faktor penting yang mempengaruhi bentuk dan 

isi pengetahuan agama. Penelitian Rahman (2019: 94) menemukan bahwa dakwah digital 

cenderung mengalami penyederhanaan pesan agar lebih mudah diterima oleh audiens yang lebih 

luas, yang pada gilirannya dapat mengubah kedalaman pengertian ajaran Islam.  

Namun, penelitian yang secara khusus menjadikan pesantren digital sebagai fokus utama 

dalam studi politik pengetahuan masih tergolong sedikit. Sebagian besar penelitian terfokus 

pada dakwah digital secara umum atau pada penggunaan teknologi sebagai alat bantu 

pendidikan, tanpa menganalisis secara mendalam bagaimana pesantren membangun strategi 

epistimologis untuk menjaga otoritas keilmuan di ruang digital. Sebenarnya, pesantren memiliki 

modal simbolik, budaya, dan religius yang unik, yang dapat menjadi kekuatan dalam 

menghadapi kontestasi pengetahuan di era teknologi informasi (Bourdieu, 1991: 72).  

Oleh karena itu, penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menggabungkan kajian 

tentang pesantren digital dengan sudut pandang politik pengetahuan. Fokus utama penelitian ini 

tidak hanya pada digitalisasi sebagai sebuah proses teknologi, tetapi juga sebagai sebuah ruang 

sosial di mana terjadi negosiasi mengenai kekuasaan, otoritas, dan legitimasi pengetahuan 

agama. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam tentang peran pesantren digital dalam konteks Islam di Indonesia saat ini, serta 

mengisi celah dalam bidang penelitian yang belum banyak dibahas sebelumnya. 

1. Pesantren dan Otoritas Keilmuan : Secara historis, pesantren telah berfungsi sebagai 

lembaga pendidikan Islam yang memiliki sistem otoritas keilmuan yang terstruktur dan 

sudah mapan. Sumber otoritas ini berpusat pada sosok kiai, yang dianggap sebagai 

pemegang legitimasi keilmuan. Legitimasi ini diperoleh melalui proses panjang dalam 

menguasai ilmu keislaman klasik dan pengakuan sanad keilmuan dari para guru 

sebelumnya. Dalam sistem tradisional pesantren, pengetahuan disebarkan lewat pengajian 

kitab kuning, hubungan guru-murid yang dekat, serta disiplin ilmu yang mengutamakan 

adab dan kepatuhan kepada otoritas ilmiah (Dhofier, 2011: 58).  

Otoritas keilmuan di pesantren tidak hanya berkaitan dengan pengetahuan, tetapi juga 

berdimensi simbolik dan sosial. Kiai berfungsi tidak hanya sebagai pengajar tetapi juga 

sebagai penafsir ajaran Islam, penjaga tradisi, dan sumber moral bagi santri dan 

masyarakat di sekitarnya. Peran ini menjadikan pesantren sebagai tempat produksi dan 

legitimasi pengetahuan keagamaan yang sangat berpengaruh dalam menciptakan wacana 

Islam di tingkat lokal dan nasional (Azra, 2017: 49).  

Namun, dengan kemajuan teknologi informasi, muncul tantangan baru bagi struktur 

otoritas ini. Akses santri terhadap berbagai sumber pengetahuan di luar pesantren dapat 

mengubah pola hubungan hierarkis yang selama ini menjadi ciri khas pendidikan 

pesantren. Dalam situasi ini, pesantren harus kembali merundingkan otoritas keilmuannya 

agar tetap relevan tanpa mengorbankan identitas tradisionalnya (Arifin, 2020: 90). 

2. Islam dan Media Digital : Ruang baru untuk ekspresi, produksi, dan penyebaran wacana 

Islam kini telah muncul melalui media digital. Dengan adanya internet dan media sosial, 

ajaran Islam dapat disebarkan dengan cepat, luas, dan tanpa batas geografis. Hal ini 

menciptakan praktik keberagamaan baru yang sering disebut sebagai Islam digital. Dalam 

konteks ini, kekuasaan keagamaan tidak lagi hanya dipegang oleh institusi resmi, tetapi 

juga oleh individu atau kelompok yang mampu mengelola media dan menarik perhatian 



17  

publik (Heryanto, 2018: 121).  

Penelitian mengenai hubungan antara Islam dan media digital menunjukkan bahwa ruang 

digital memiliki sifat yang campur aduk. Di satu sisi, media digital memberikan 

kesempatan untuk demokratisasi pengetahuan agama dan meningkatkan akses masyarakat 

terhadap studi Islam. Namun, di sisi lain, media digital juga menyebabkan 

penyederhanaan ajaran, pembaruan otoritas, serta komodifikasi agama yang mengikuti 

logika pasar dan popularitas (Rahman, 2019: 97). Dalam situasi ini, konten agama sering 

kali disesuaikan dengan keinginan audiens dan tuntutan algoritma dari platform.  

Bagi pesantren, media digital menjadi alat penting untuk mempertahankan keberadaan dan 

meningkatkan pengaruh ilmunya. Pesantren digital menggunakan platform online untuk 

kegiatan seperti pengajian, dakwah, dan publikasi pemikiran Islam. Meski begitu, 

penggunaan media digital juga memerlukan kemampuan dalam literasi teknologi dan 

strategi komunikasi yang tidak selalu sesuai dengan tradisi pesantren yang mengutamakan 

interaksi lisan dan tatap muka (Zaini, 2021: 63). 

3. Politik Pengetahuan : Konsep mengenai politik pengetahuan memberikan sebuah kerangka 

analitis untuk mengerti cara pengetahuan dihasilkan, disebarkan, dan diperkuat dalam 

hubungan kekuasaan tertentu. Foucault (1980: 134) menyatakan bahwa pengetahuan 

selalu terhubung dengan kekuasaan, karena pengetahuan ini menentukan apa yang 

dianggap benar, sah, dan berharga dalam suatu masyarakat. Dalam konteks digital, 

hubungan ini menjadi semakin rumit karena diatur oleh teknologi, platform, dan 

kepentingan ekonomi.  

Di ruang digital, politik pengetahuan tidak hanya dipengaruhi oleh aktor-aktor agama, 

tetapi juga oleh algoritma, cara visibilitas, dan dinamika pasar perhatian. Couldry dan Mejias 

(2019: 105) menyatakan bahwa proses datafikasi dan penggunaan algoritma menciptakan 

hierarki pengetahuan dengan mengedepankan konten yang paling banyak diakses dan 

disebarkan, ketimbang konten yang paling valid dalam sudut pandang epistemologi. Situasi ini 

memiliki dampak langsung pada bagaimana pengetahuan keagamaan diproduksi di ruang 

digital.  

Dalam konteks pesantren digital, politik pengetahuan terlihat dalam usaha pesantren untuk 

menjaga otoritas akademis di tengah persaingan wacana keislaman yang semakin terbuka. 

Pesantren tidak hanya berkompetisi dengan lembaga lain, tetapi juga dengan individu-individu 

non-institusi yang memanfaatkan media digital. Oleh sebab itu, pesantren digital bisa dianggap 

sebagai sebuah arena strategis di mana terjadi negosiasi antara tradisi keilmuan Islam, teknologi 

informasi, dan hubungan kekuasaan pengetahuan di zaman sekarang (Bruinessen, 2015: 214). 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan perspektif kritis untuk 

menganalisis fenomena pesantren digital dan politik pengetahuan di era teknologi informasi. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan memahami makna, proses, serta 

relasi kuasa yang melatarbelakangi produksi dan distribusi pengetahuan keagamaan dalam 

konteks pesantren digital. Pendekatan kritis digunakan untuk menelaah secara reflektif 

bagaimana pengetahuan keagamaan tidak hanya diproduksi sebagai wacana normatif, tetapi juga 

terlibat dalam dinamika kekuasaan, otoritas, dan legitimasi sosial (Creswell, 2014: 183). 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian: Tipe penelitian ini adalah deskriptif-analitis kualitatif 

dengan sudut pandang kritis. Metode deskriptif digunakan untuk menggambarkan praktik 



18  

digitalisasi di pesantren, sedangkan analisis kritis berfungsi untuk mengungkap hubungan 

politik dalam pengetahuan yang terjadi. Dengan perspektif kritis, peneliti tidak hanya 

mendeskripsikan fenomena, tetapi juga mengevaluasi kepentingan, ideologi, serta struktur 

kekuasaan yang mendasari praktik digital di pesantren (Kincheloe, 2008: 29).  

2. Sumber dan Teknik Pengumpulan Data: Untuk penelitian ini, sumber data terbagi menjadi 

data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui studi kasus mengenai praktik 

digital di pesantren, yang ditampilkan melalui konten digital seperti website resmi, media 

sosial, saluran dakwah online, serta dokumentasi kegiatan pembelajaran yang 

menggunakan teknologi. Metode studi kasus dipilih karena memberikan pemahaman yang 

lebih dalam tentang fenomena dalam konteks sosial dan budaya tertentu (Yin, 2018: 15).  

Sementara itu, data sekunder dikumpulkan melalui literatur yang mencakup buku, artikel 

dari jurnal ilmiah, laporan penelitian, dan dokumen terkait yang mencakup pesantren, 

Islam digital, serta politik pengetahuan. Kajian pustaka dilakukan secara sistematis untuk 

membangun dasar teoretis dan memperkuat analisis konseptual dalam penelitian. Literatur 

yang dipakai diutamakan berasal dari sumber akademis yang terpercaya dan memiliki 

otoritas dalam bidangnya (Zed, 2014: 23).  

3. Teknik Analisis Data: Proses analisis data menggunakan pendekatan kualitatif dengan tiga 

langkah: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pada langkah reduksi 

data, peneliti memilih dan mengkategorikan informasi yang relevan dengan fokus 

penelitian, yaitu praktik digitalisasi pesantren dan hubungan politik dalam pengetahuan. 

Tahap ini bertujuan menyaring data sehingga lebih fokus dan berarti secara analitis (Miles 

&amp; Huberman, 2014: 86).  

4. Setelah itu, data yang telah direduksi akan disajikan dalam narasi analitis yang 

menghubungkan hasil empiris dengan kerangka teoretis politik pengetahuan. Dalam tahap 

ini, pendekatan interpretatif diterapkan untuk memahami makna di balik praktik digital di 

pesantren, termasuk bagaimana otoritas akademis diciptakan, dinegosiasikan, atau 

dipertanyakan di dunia digital. Penarikan kesimpulan dilakukan dengan cara reflektif, 

memperhitungkan keterkaitan antara data nyata, teori, serta konteks sosial yang lebih luas.  

4. Validitas dan Keabsahan Data: Untuk memastikan validitas dan keabsahan data, penelitian 

ini mengaplikasikan teknik triangulasi sumber dan teori. Triangulasi sumber dapat 

dilakukan dengan membandingkan berbagai jenis data, seperti konten digital pesantren, 

literatur akademik, dan dokumen pendukung lainnya. Sementara itu, triangulasi teori 

dilakukan dengan menganalisis fenomena pesantren digital dari berbagai sudut pandang 

teoretis, terutama teori politik pengetahuan dan studi Islam kontemporer (Patton, 2015: 

247). Langkah ini diambil untuk mengurangi potensi bias peneliti dan meningkatkan 

kredibilitas hasil penelitian.  

Dengan menggunakan metodologi ini, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

analisis yang mendalam dan kritis terkait pesantren digital sebagai arena politik pengetahuan di 

era informasi, serta menyumbang pemikiran akademis yang bermanfaat bagi pengembangan 

kajian pesantren dan studi Islam modern. 

 



19  

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pesantren Digital sebagai Tempat Menghasilkan Pengetahuan Keagamaan: Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pesantren digital telah berkembang menjadi ruang baru dalam 

menghasilkan pengetahuan keagamaan. Penggunaan teknologi informasi oleh pesantren tidak 

hanya terbatas pada hal administratif atau promosi lembaga, tetapi juga mencakup kegiatan 

utama dalam pendidikan dan dakwah. Melalui website resmi, media sosial, serta platform video 

dan pesan instan, pesantren menyajikan pembelajaran kitab, ceramah keagamaan, dan diskusi 

keislaman yang bisa diakses oleh masyarakat luas. Praktik ini menunjukkan pergeseran dari 

model penyebaran pengetahuan yang terbatas dan lokal menuju model distribusi pengetahuan 

yang lebih terbuka dan lintas negara. 

Dalam konteks ini, pesantren digital berfungsi sebagai produsen wacana keislaman yang 

aktif di ruang digital publik. Pengetahuan keagamaan tidak hanya diproduksi untuk digunakan 

oleh santri saja, tetapi juga disampaikan ke masyarakat secara umum dengan format yang lebih 

beragam dan fleksibel. Temuan ini sejalan dengan pandangan bahwa teknologi digital 

memperluas wilayah produksi pengetahuan sekaligus mengubah hubungan antara pemroduksi 

dan penerima pengetahuan (Heryanto, 2018: 124). 

Namun demikian, produksi pengetahuan di pesantren digital tidak bersifat objektif. 

Pemilihan topik, bentuk penyajian, serta media yang digunakan mencerminkan strategi tertentu 

dalam menjawab kebutuhan audiens digital. Pesantren cenderung menampilkan konten yang 

dianggap relevan, up-to-date, dan mudah dipahami, tanpa sepenuhnya meninggalkan referensi 

kitab klasik. Hal ini menunjukkan adanya upaya selektif dalam menjaga keseimbangan antara 

tradisi keilmuan pesantren dan logika komunikasi digital. 

Negosiasi otoritas keilmuan di ruang digital adalah salah satu hasil utama penelitian ini. Di 

pesantren tradisional, otoritas keilmuan biasanya berbentuk hierarki yang stabil, dengan kiai 

sebagai pusat pengakuan pengetahuan. Namun, di ruang digital, otoritas ini menghadapi 

berbagai sumber pengetahuan alternatif yang mudah diakses. Santri dan masyarakat bisa 

membandingkan, mengakses, serta mengecek kembali pandangan keagamaan yang diberikan 

oleh pesantren. Negosiasi ini terlihat dari cara pesantren digital memperkenalkan figur kiai dan 

ustaz sebagai wajah keilmuan yang diakui. 

Otoritas tidak hanya didasarkan pada kedalaman materi, tetapi juga pada kemampuan 

mereka dalam berkomunikasi, konsistensi dalam berbagi konten, serta interaksi dengan audiens. 

Dalam hal ini, makna otoritas keilmuan mengalami perluasan. Ia bukan hanya ditentukan dari 

sanad dan penguasaan kitab, tetapi juga dari visibilitas dan pengakuan di ruang digital (Rahman, 

2019: 101). 

Dari sudut pandang politik pengetahuan, hal ini menunjukkan bahwa pesantren digital 

berada dalam arena persaingan dalam menyampaikan wacana keislaman. Pesantren harus 

menegosiasikan posisi mereka di tengah pengaruh algoritma dan faktor popularitas yang 

memengaruhi penyebaran pengetahuan. Seperti kata Foucault, pengetahuan selalu berkaitan 

dengan kekuasaan yang menentukan siapa yang didengar dan siapa yang tidak (Foucault, 1980: 

136). Dalam konteks digital, kekuasaan ini dikelola oleh teknologi dan platform yang 

digunakan. 

Teknologi digital dan cara berpikir politik dalam penyebaran pengetahuan: Hasil dari 

analisis ini menunjukkan bahwa teknologi digital tidak hanya digunakan sebagai alat, tetapi juga 

ikut membentuk cara struktur pengetahuan di pesantren digital. Platform digital memiliki sistem 

pemilihan sendiri melalui algoritma yang mengatur seberapa banyak konten terlihat. Konten 

keagamaan yang banyak disukai orang cenderung lebih sering muncul, sedangkan konten yang 

dalam dan rumit cenderung tidak terlihat. Hal ini mendorong pesantren untuk menyesuaikan 



20  

cara menyampaikan pengetahuan agar tetap bisa bersaing dalam dunia digital. 

Dari sudut pandang politik pengetahuan, hal ini menunjukkan adanya hubungan 

kekuasaan baru antara pesantren dan teknologi. Pesantren tidak sepenuhnya bebas mengatur 

bagaimana pengetahuan yang mereka buat bisa didistribusikan, karena tergantung pada 

infrastruktur digital yang dimiliki perusahaan teknologi. Couldry dan Mejias (2019: 108) 

menyebutkan kondisi ini sebagai bentuk kolonialisme data, di mana produksi pengetahuan harus 

mengikuti logika dari platform dan ekonomi digital. Meski demikian, penelitian ini juga 

menemukan bahwa pesantren digital tidak pasif menghadapi struktur ini. Beberapa pesantren 

justru memanfaatkan teknologi secara cermat untuk memperkuat cerita keislaman yang moderat 

dan berbasis tradisi. Mereka mengemas ulang pembahasan kitab klasik ke dalam bentuk digital, 

demi menjaga otoritas pengetahuan sekaligus menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman. Praktik 

ini menunjukkan adanya upaya menolak dominasi logika pasar dalam pembuatan pengetahuan 

keagamaan. 

Implikasi terhadap Pendidikan dan Wacana Keislaman: Temuan penelitian ini memiliki 

dampak penting terhadap pengembangan pendidikan pesantren dan diskusi tentang Islam di 

Indonesia. Pesantren digital memiliki potensi menjadi jembatan antara ilmu keagamaan 

tradisional dan kehidupan masyarakat yang semakin digital. Namun, potensi tersebut bisa 

diwujudkan jika pesantren memiliki kemampuan untuk berpikir kritis terhadap cara informasi 

dan teknologi digunakan dalam masyarakat. Dalam konteks pendidikan, pesantren digital harus 

mampu melatih santrinya agar memiliki kemampuan memahami teknologi secara kritis. 

Santri tidak hanya boleh menjadi penerima informasi, tetapi juga bisa memahami siapa 

yang mengendalikan informasi tersebut. Hal ini sesuai dengan pendapat bahwa pendidikan 

keagamaan di masa kini harus mampu memberikan kemampuan berpikir reflektif dan kritis 

kepada para pelajar (Azra, 2017: 52). Secara luas, pesantren digital memiliki peran penting 

dalam membentuk arah diskusi keislaman di ruang publik. Dengan warisan budaya dan 

keilmuan yang dimilikinya, pesantren bisa menjadi bagian aktif dalam menciptakan 

pengetahuan Islam yang seimbang dan memiliki akar pada tradisi. Namun, peluang ini juga 

dihadapkan dengan tantangan seperti adanya pemecahan otoritas dan tekanan dari logika digital 

yang bisa mengurangi kedalaman pemahaman terhadap ajaran Islam. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian, bisa disimpulkan bahwa pesantren digital 

adalah bentuk adaptasi pesantren sebagai institusi terhadap perkembangan teknologi informasi, 

yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga berkaitan dengan cara mengerti ilmu. Pesantren 

digital berfungsi sebagai tempat baru untuk menciptakan dan menyebarluaskan pengetahuan 

keagamaan, sehingga dapat memperluas jangkauan dakwah dan meningkatkan kehadiran 

pesantren di ruang digital. Perubahan ini menunjukkan bahwa pesantren bukan berada di luar 

dinamika modernitas, melainkan secara aktif berpartisipasi dalam membentuk pembicaraan 

tentang islam di masa kini. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa proses digitalisasi pesantren menghasilkan 

perubahan dalam cara mendapatkan otoritas ilmu. Otoritas yang sebelumnya berpusat pada kiai 

dan cara transmisi ilmu secara klasik kini menghadapi logika seperti visibilitas, popularitas, dan 

algoritma platform digital. Dalam konteks produksi pengetahuan, hal ini menunjukkan bahwa 

proses pembuatan pengetahuan keagamaan di pesantren digital terjadi dalam hubungan 

kekuasaan yang kompleks, di mana teknologi bukan hanya jadi alat, tetapi juga berperan sebagai 

pelaku yang memengaruhi keabsahan dan penyebaran pengetahuan. 



21  

Namun, pesantren digital tidak sepenuhnya tergantung pada logika teknologi dan pasar. 

Pesantren tetap memiliki ruang strategis untuk menjaga dan meneruskan tradisi ilmu Islam 

dengan cara memanfaatkan teknologi secara selektif dan berpikir ulang. Dengan memiliki modal 

budaya dan simbolik yang kuat, pesantren digital berpotensi menjadi bagian penting dalam 

menjaga keseimbangan antara tradisi ilmu Islam dan kebutuhan masyarakat digital. 

Saran 

Berdasarkan kesimpulan tersebut, penelitian ini menyarankan agar pesantren digital 

mengembangkan strategi penggunaan teknologi informasi yang didasarkan pada kesadaran kritis 

terhadap politik pengetahuan. Pesantren harus meningkatkan kemampuan literasi digital santri 

dan pengelola sehingga penggunaan teknologi tidak hanya ditujukan untuk popularitas, tetapi 

juga untuk kedalaman dan kebenaran ilmu pengetahuan. 

Bagi peneliti selanjutnya, disarankan melakukan penelitian empiris yang lebih mendalam 

melalui studi lapangan pada pesantren digital tertentu agar memperkaya pemahaman tentang 

praktik dan dinamika politik pengetahuan secara kontekstual. 

Selain itu, penelitian perbandingan antar pesantren digital dengan latar belakang ideologis 

yang berbeda juga perlu dilakukan untuk melihat variasi strategi dan dampaknya terhadap 

wacana keislaman di Indonesia. 

 
REFERENSI 
Arifin, Syamsul. Islam, Pesantren, dan Perubahan Sosial. Yogyakarta: LKiS, 2020. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di tengah Tantangan Milenium III. Jakarta: 

Kencana, 2017. 

Bourdieu, Pierre. Bahasa dan Kekuasaan Simbolik. Cambridge: Polity Press, 1991. Bruinessen, Martin 

van. 

Couldry, Nick, dan Ulises A. Mejias. Biaya Koneksi: Bagaimana Data Menjajah Kehidupan Manusia dan 

Mengambilnya untuk Kapitalisme. Stanford: Stanford University Press, 2019. 

Creswell, John W. Rancangan Penelitian: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Campuran. Edisi ke-4. 

Thousand Oaks: Sage Publications, 2014. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES, 2011. 

Foucault, Michel. Kekuasaan/Kenalaman: Wawancara dan Tulisan-Tulisan Lain 1972–1977. New York: 

Pantheon Books, 1980. 

Hassan, Riaz. Faithlines: Konsepsi Muslim tentang Islam dan Masyarakat. Oxford: Oxford University 

Press, 2002. 

Heryanto, Ariel. Identitas dan Kenikmatan: Politik Budaya Layar Indonesia. Jakarta: Kepustakaan 

Populer Gramedia, 2018. 

Kincheloe, Joe L. Pedagogi Kritis. New York: Peter Lang Publishing, 2008. 

Lister, Martin, et al. Media Baru: Pengantar Kritis. London: Routledge, 2009. 

Miles, Matthew B., dan A. Michael Huberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Metode. Edisi ke-

3. Thousand Oaks: Sage Publications, 2014. 

Nasr, Seyyed Hossein. Filosofi Islam dari Awal hingga Kini. Albany: SUNY Press, 2006. 

Nugroho, Yanuar. “Digitalisasi Agama dan Transformasi Otoritas Keagamaan di Indonesia.” Jurnal 

Komunikasi Islam 10, no. 1 (2020): 55–75. 

Patton, Michael Quinn. Metode Penelitian Kualitatif dan Evaluasi. Edisi ke-4. Thousand Oaks: Sage 

Publications, 2015. 

Perkembangan Terkini dalam Islam Indonesia: Menjelaskan Tren Konservatif. Singapore: ISEAS 

Publishing, 2015. 

Qomar, Mujamil. Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi. Jakarta: 

Erlangga, 2014. 

Rahman, Fazlur. Islam dan Modernitas: Transformasi Tradisi Intelektual. Chicago: University of Chicago 

Press, 1982. 



22  

Rahman, M. Taufiq.“Dakwah Digital dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan.” Jurnal Dakwah 20, no. 2 

(2019): 85–105. 

Said, Edward W. Orientalisme. New York: Vintage Books, 1978. 

Silverstone, Roger. Media dan Moral: Munculnya Mediapolis. Cambridge: Polity Press, 2007. 

Turner, Bryan S. Agama dan Masyarakat Modern. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

Weber, Max. Sosiologi Agama. Boston: Beacon Press, 1993. 

Yin, Robert K. Penelitian Studi Kasus dan Penerapannya. Edisi ke-6. Thousand Oaks: Sage Publications, 

2018. 

Zaini, Ahmad.“Pesantren dan Tantangan Digitalisasi Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 

(2021): 45–70. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2014. 


