Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam
Vol 7, No 1, 2026

PESANTREN DIGITAL DAN POLITIK PENGETAHUAN DI ERA
TEKNOLOGI INFORMASI

Mickail Mubarak?, Yati Suciyati?, Ela Susilawati®
moovyabarlin@gmail.com?, yatisuciyatibdg26@gmail.com?, elsus2212@gmail.com®
Institut Agama Islam Persatuan Islam Bandung

ABSTRAK

Penelitian ini memperhatikan digital pesantren dari sudut pandang bagaimana pengetahuan
dikendalikan dan dibentuk dalam era teknologi informasi. Kemunculan media digital telah
mengubah cara pengetahuan agama dibuat, dibagikan, dan diterima, bahkan di kalangan pesantren
Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif kritis dengan mempelajari literatur yang
ada serta contoh spesifik dari digital pesantren, untuk mengeksplorasi bagaimana lembaga-
lembaga tersebut menggunakan alat digital sambil menghadapi otoritas agama di dunia maya.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa digital pesantren tidak hanya mengajar, tetapi juga berperan
besar dalam membentuk ide-ide Islam dalam percakapan publik. Namun, menjadi digital juga
membuat pesantren menghadapi situasi yang rumit terkait pengelolaan pengetahuan, apa yang
terlihat di internet, serta bagaimana ide-ide tertentu menjadi populer. Penelitian ini menunjukkan
bagaimana digital pesantren dapat membantu menjaga tradisi pembelajaran Islam tetap hidup
dengan bijak menggunakan dan mempertimbangkan teknologi baru.

Kata Kunci: Digital Pesantren, Politik Pengetahuan, Islam Dan Teknologi, Otoritas Agama.

ABSTRACT

This study looks at digital pesantren from the angle of how knowledge is controlled and shaped in the age of
information technology. The rise of digital media has changed the way religious knowledge is created,
shared, and accepted, even in Islamic boarding schools. The research uses a critical qualitative method,
looking at existing literature and specific examples of digital pesantren, to explore how these institutions use
digital tools while dealing with religious authority online. The results show that digital pesantren do more
than just teach — they also play a big role in shaping Islamic ideas in public discussions. But being digital
also puts pesantren in complicated situations involving how knowledge is managed, what gets seen online,
and how popular certain ideas become. The study shows how digital pesantren can help keep Islamic
learning traditions alive by carefully using and thinking about new technologies.

Keywords: Digital Pesantren, Politics Of Knowledge, Islam And Technology, Religious Authority.

13


mailto:mooyabarlin@gmail.com1
mailto:yatisuciyatibdg26@gmail.com2
mailto:elsus2212@gmail.com3

PENDAHULUAN

Perkembangan dalam teknologi informasi dan komunikasi telah menghasilkan perubahan
signifikan di hampir semua aspek kehidupan sosial, termasuk pendidikan agama Islam.
Digitalisasi, yang ditandai oleh masuknya internet, media sosial, dan platform belajar online,
telah mengubah cara pengetahuan agama diproduksi, didistribusikan, dan diakui di ruang publik.
Dalam hal ini, pesantren, sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, Kini
tidak lagi terpisah dari lingkungan sosial, tetapi berinteraksi secara aktif dalam ekosistem digital
yang kompetitif dan dinamis. Hal ini memunculkan apa yang disebut sebagai pesantren digital,
yaitu pesantren yang menggunakan teknologi informasi sebagai sumber untuk belajar,
berdakwah, dan menghasilkan wacana keislaman (Azra, 2017: 45).

Pesantren digital tidak hanya sekadar mentransfer kegiatan tradisional ke platform online,
tetapi juga menciptakan kembali hubungan kekuasaan dalam pengetahuan antara Kiai, santri, dan
masyarakat luas. Dalam pesantren tradisional, pusat otoritas pengetahuan ada pada kiai dan
kitab kuning sebagai sumber utama. Namun di zaman digital, otoritas ini mengalami pergeseran
dan bahkan bisa terpecah. Santri sekarang memiliki akses luas ke berbagai sumber ilmu melalui
internet, sementara pesantren juga menghadapi persaingan dengan aktor baru seperti pendakwah
digital, influencer agama, dan platform dakwah independen dalam menciptakan dan
menyebarkan pengetahuan Islam (Heryanto, 2018: 112). Ini menunjukkan bahwa pesantren
digital beroperasi di dalam konteks politik pengetahuan yang rumit.

Politik pengetahuan merujuk pada cara pengetahuan diproduksi, dikendalikan,
disebarluaskan, dan diakui di antara kekuasaan tertentu (Foucault, 1980: 131). Dalam konteks
pesantren digital, politik pengetahuan tidak hanya melibatkan isi ajaran Islam, tetapi juga
berkaitan dengan siapa yang memiliki kekuasaan untuk menginterpretasi, menyebarkan, dan
menetapkan kebenaran agama di ruang digital. Teknologi informasi berfungsi sebagai saluran
yang sekaligus membuka kesempatan untuk demokratisasi pengetahuan sambil menghadirkan
tantangan baru berupa komodifikasi, penyederhanaan, dan persaingan dalam wacana keislaman
(Nugroho, 2020: 67).

Beberapa penelitian sebelumnya telah menyelidiki hubungan antara Islam dan teknologi
digital. Penelitian tentang dakwah digital menunjukkan bahwa media sosial menjadi tempat baru
untuk menyebarkan pesan agama dengan lebih cepat dan luas, namun sering kehilangan
kedalaman metodologis dan otoritas ilmu klasik (Rahman, 2019: 89). Studi lainnya menyoroti
bagaimana pesantren beradaptasi dengan teknologi melalui e-learning, media dakwah online,
dan manajemen berbasis digital (Zaini, 2021: 54). Namun, sebagian besar penelitian tersebut
masih berfokus pada sisi teknis dan fungsional digitalisasi pesantren, sedangkan dimensi politik
pengetahuan belum banyak dianalisis.

Kesenjangan penelitian terjadi karena kurangnya analisis Kkritis mengenai bagaimana
pesantren digital menciptakan, mempertahankan, atau menegosiasikan otoritas pengetahuan
dalam era teknologi informasi. Proses digitalisasi tidaklah netral, melainkan penuh dengan
kepentingan ideologis, ekonomi, dan simbolik. Pesantren digital harus menghadapi logika
algoritma, popularitas, dan pasar perhatian yang dapat mempengaruhi bentuk, isi, dan tujuan
pengetahuan keagamaan yang dihasilkan (Couldry &amp; Mejias, 2019: 98).

Di samping itu, dalam konteks sosial-politik Indonesia yang beragam dan demokratis,
pesantren digital juga berkontribusi dalam membentuk wacana keislaman baik yang moderat,
konservatif, maupun progresif. Produksi pengetahuan agama di ruang digital memiliki potensi
untuk memperkuat nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin, namun juga bisa dimanfaatkan untuk
reproduksi wacana yang eksklusif dan memecah belah. Oleh karena itu, analisis politik
pengetahuan sangat penting untuk memahami posisi pesantren digital dalam dinamika

14



keislaman saat ini (Bruinessen, 2015: 203).

Berdasarkan penjelasan tersebut, tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis
pesantren digital sebagai sebuah ruang politik pengetahuan di zaman informasi teknologi.
Secara spesifik, studi ini bertujuan untuk meneliti bagaimana pesantren menggunakan teknologi
digital untuk menghasilkan dan menyebarkan pengetahuan agama, serta bagaimana hubungan
kekuasaan dan otoritas ilmiah dinegosiasikan dalam dunia digital. Diharapkan bahwa penelitian
ini dapat memberikan sumbangan teoritis dalam bidang sosiologi pengetahuan Islam dan juga
menawarkan kontribusi praktis bagi pengembangan pesantren yang dapat beradaptasi tetapi
tetap terhubung dengan tradisi ilmu Islam klasik.

Dengan kata lain, kajian tentang pesantren digital dan politik pengetahuan memiliki nilai
tidak hanya dari segi akademik namun juga dari segi strategi untuk menghadapi tantangan dan
kesempatan dalam transformasi pendidikan Islam di zaman teknologi informasi. Penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya percakapan tentang masa depan pesantren dalam menghadapi
perubahan sosial yang semakin mengarah kepada digitalisasi.

Tinjauan Pustaka

Studi tentang pesantren dan transformasi digital adalah bagian dari diskusi yang lebih
besar mengenai hubungan antara agama, pengetahuan, dan teknologi modern. Secara historis,
pesantren dipandang sebagai lembaga pendidikan Islam yang memiliki dasar kuat dalam tradisi
ilmiah klasik, dengan cara penyampaian pengetahuan yang bersifat hierarkis dan berfokus pada
otoritas kiai (Dhofier, 2011: 55). Dalam konteks ini, pengetahuan agama diciptakan dan
diwariskan melalui hubungan personal, pelajaran kitab kuning, dan pengakuan sanad keilmuan
yang sudah ada. Namun, kehadiran teknologi informasi telah mengubah hubungan tersebut dan
mendorong perubahan struktural dalam dunia pesantren.

Beberapa studi sebelumnya menunjukkan bahwa digitalisasi pesantren adalah bentuk
adaptasi terhadap perubahan sosialisasi dan tuntutan zaman. Zaini (2021: 60) menjelaskan
bahwa pemanfaatan media digital di pesantren tidak hanya bertujuan untuk meningkatkan
efisiensi dalam pembelajaran, tetapi juga untuk memperluas jangkauan dakwah dan keberadaan
pesantren di ruang publik. Penelitian lain menegaskan bahwa pesantren yang menerapkan
teknologi digital cenderung lebih terbuka terhadap inovasi dalam kurikulum dan metode
pembelajaran tanpa sepenuhnya meninggalkan tradisi ilmiah klasik (Arifin, 2020: 87). Temuan
ini menunjukkan adanya interaksi antara tradisi dan modernitas dalam praktik dunia pesantren
digital.

Di sisi lain, studi tentang Islam dan media digital menyoroti munculnya aktor-aktor baru
dalam penciptaan pengetahuan agama. Media sosial serta platform digital memberi kesempatan
kepada individu di luar lembaga keagamaan formal untuk menyebarkan interpretasi Islam secara
luas dan cepat. Heryanto (2018: 119) menyebut hal ini sebagai desentralisasi otoritas agama, di
mana pengakuan atas pengetahuan tidak hanya ditentukan oleh lembaga tradisional, tetapi juga
oleh popularitas, algoritma, dan interaksi pengguna. Dalam konteks ini, pesantren digital harus
berhadapan dengan kompetisi wacana yang semakin rumit.

Analisis politik pengetahuan memberikan kerangka penting untuk memahami fenomena
ini. Foucault (1980: 133) menegaskan bahwa pengetahuan tidak pernah bersifat netral,
melainkan selalu terkait dengan hubungan kekuasaan yang menentukan apa yang boleh
dikatakan, oleh siapa, dan dalam konteks apa. Dalam dunia digital, hubungan kekuasaan ini
dimediasi oleh teknologi, platform, dan logika ekonomi digital. Couldry dan Mejias (2019: 102)
menjelaskan bahwa pengolahan data dan algoritma membentuk hierarki visibilitas pengetahuan,
sehingga beberapa wacana lebih mudah disebarluaskan dibandingkan yang lainnya. Kerangka
ini sangat relevan untuk menganalisis cara kerja pesantren digital di ekosistem teknologi

15



informasi.

Beberapa penelitian telah menghubungkan politik pengetahuan dengan wacana keislaman
yang modern di Indonesia. Bruinessen (2015: 210) menunjukkan bahwa penciptaan pengetahuan
Islam di Indonesia selalu terjebak dalam pertempuran antara tradisi, negara, dan kekuatan pasar.
Dalam konteks digital, pasar perhatian menjadi faktor penting yang mempengaruhi bentuk dan
isi pengetahuan agama. Penelitian Rahman (2019: 94) menemukan bahwa dakwah digital
cenderung mengalami penyederhanaan pesan agar lebih mudah diterima oleh audiens yang lebih
luas, yang pada gilirannya dapat mengubah kedalaman pengertian ajaran Islam.

Namun, penelitian yang secara khusus menjadikan pesantren digital sebagai fokus utama
dalam studi politik pengetahuan masih tergolong sedikit. Sebagian besar penelitian terfokus
pada dakwah digital secara umum atau pada penggunaan teknologi sebagai alat bantu
pendidikan, tanpa menganalisis secara mendalam bagaimana pesantren membangun strategi
epistimologis untuk menjaga otoritas keilmuan di ruang digital. Sebenarnya, pesantren memiliki
modal simbolik, budaya, dan religius yang unik, yang dapat menjadi kekuatan dalam
menghadapi kontestasi pengetahuan di era teknologi informasi (Bourdieu, 1991: 72).

Oleh karena itu, penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menggabungkan kajian
tentang pesantren digital dengan sudut pandang politik pengetahuan. Fokus utama penelitian ini
tidak hanya pada digitalisasi sebagai sebuah proses teknologi, tetapi juga sebagai sebuah ruang
sosial di mana terjadi negosiasi mengenai kekuasaan, otoritas, dan legitimasi pengetahuan
agama. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih
mendalam tentang peran pesantren digital dalam konteks Islam di Indonesia saat ini, serta
mengisi celah dalam bidang penelitian yang belum banyak dibahas sebelumnya.

1. Pesantren dan Otoritas Keilmuan : Secara historis, pesantren telah berfungsi sebagai
lembaga pendidikan Islam yang memiliki sistem otoritas keilmuan yang terstruktur dan
sudah mapan. Sumber otoritas ini berpusat pada sosok kiai, yang dianggap sebagai
pemegang legitimasi keilmuan. Legitimasi ini diperoleh melalui proses panjang dalam
menguasai ilmu keislaman klasik dan pengakuan sanad keilmuan dari para guru
sebelumnya. Dalam sistem tradisional pesantren, pengetahuan disebarkan lewat pengajian
kitab kuning, hubungan guru-murid yang dekat, serta disiplin ilmu yang mengutamakan
adab dan kepatuhan kepada otoritas ilmiah (Dhofier, 2011: 58).

Otoritas keilmuan di pesantren tidak hanya berkaitan dengan pengetahuan, tetapi juga

berdimensi simbolik dan sosial. Kiai berfungsi tidak hanya sebagai pengajar tetapi juga

sebagai penafsir ajaran Islam, penjaga tradisi, dan sumber moral bagi santri dan
masyarakat di sekitarnya. Peran ini menjadikan pesantren sebagai tempat produksi dan
legitimasi pengetahuan keagamaan yang sangat berpengaruh dalam menciptakan wacana

Islam di tingkat lokal dan nasional (Azra, 2017: 49).

Namun, dengan kemajuan teknologi informasi, muncul tantangan baru bagi struktur

otoritas ini. Akses santri terhadap berbagai sumber pengetahuan di luar pesantren dapat

mengubah pola hubungan hierarkis yang selama ini menjadi ciri khas pendidikan
pesantren. Dalam situasi ini, pesantren harus kembali merundingkan otoritas keilmuannya

agar tetap relevan tanpa mengorbankan identitas tradisionalnya (Arifin, 2020: 90).

2. Islam dan Media Digital : Ruang baru untuk ekspresi, produksi, dan penyebaran wacana
Islam kini telah muncul melalui media digital. Dengan adanya internet dan media sosial,
ajaran Islam dapat disebarkan dengan cepat, luas, dan tanpa batas geografis. Hal ini
menciptakan praktik keberagamaan baru yang sering disebut sebagai Islam digital. Dalam
konteks ini, kekuasaan keagamaan tidak lagi hanya dipegang oleh institusi resmi, tetapi
juga oleh individu atau kelompok yang mampu mengelola media dan menarik perhatian

16



publik (Heryanto, 2018: 121).
Penelitian mengenai hubungan antara Islam dan media digital menunjukkan bahwa ruang
digital memiliki sifat yang campur aduk. Di satu sisi, media digital memberikan
kesempatan untuk demokratisasi pengetahuan agama dan meningkatkan akses masyarakat
terhadap studi Islam. Namun, di sisi lain, media digital juga menyebabkan
penyederhanaan ajaran, pembaruan otoritas, serta komodifikasi agama yang mengikuti
logika pasar dan popularitas (Rahman, 2019: 97). Dalam situasi ini, konten agama sering
kali disesuaikan dengan keinginan audiens dan tuntutan algoritma dari platform.

Bagi pesantren, media digital menjadi alat penting untuk mempertahankan keberadaan dan

meningkatkan pengaruh ilmunya. Pesantren digital menggunakan platform online untuk

kegiatan seperti pengajian, dakwah, dan publikasi pemikiran Islam. Meski begitu,
penggunaan media digital juga memerlukan kemampuan dalam literasi teknologi dan
strategi komunikasi yang tidak selalu sesuai dengan tradisi pesantren yang mengutamakan

interaksi lisan dan tatap muka (Zaini, 2021: 63).

3. Politik Pengetahuan : Konsep mengenai politik pengetahuan memberikan sebuah kerangka
analitis untuk mengerti cara pengetahuan dihasilkan, disebarkan, dan diperkuat dalam
hubungan kekuasaan tertentu. Foucault (1980: 134) menyatakan bahwa pengetahuan
selalu terhubung dengan kekuasaan, karena pengetahuan ini menentukan apa yang
dianggap benar, sah, dan berharga dalam suatu masyarakat. Dalam konteks digital,
hubungan ini menjadi semakin rumit karena diatur oleh teknologi, platform, dan
kepentingan ekonomi.

Di ruang digital, politik pengetahuan tidak hanya dipengaruhi oleh aktor-aktor agama,
tetapi juga oleh algoritma, cara visibilitas, dan dinamika pasar perhatian. Couldry dan Mejias
(2019: 105) menyatakan bahwa proses datafikasi dan penggunaan algoritma menciptakan
hierarki pengetahuan dengan mengedepankan konten yang paling banyak diakses dan
disebarkan, ketimbang konten yang paling valid dalam sudut pandang epistemologi. Situasi ini
memiliki dampak langsung pada bagaimana pengetahuan keagamaan diproduksi di ruang
digital.

Dalam konteks pesantren digital, politik pengetahuan terlihat dalam usaha pesantren untuk
menjaga otoritas akademis di tengah persaingan wacana keislaman yang semakin terbuka.
Pesantren tidak hanya berkompetisi dengan lembaga lain, tetapi juga dengan individu-individu
non-institusi yang memanfaatkan media digital. Oleh sebab itu, pesantren digital bisa dianggap
sebagai sebuah arena strategis di mana terjadi negosiasi antara tradisi keilmuan Islam, teknologi
informasi, dan hubungan kekuasaan pengetahuan di zaman sekarang (Bruinessen, 2015: 214).

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan perspektif kritis untuk
menganalisis fenomena pesantren digital dan politik pengetahuan di era teknologi informasi.
Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan memahami makna, proses, serta
relasi kuasa yang melatarbelakangi produksi dan distribusi pengetahuan keagamaan dalam
konteks pesantren digital. Pendekatan kritis digunakan untuk menelaah secara reflektif
bagaimana pengetahuan keagamaan tidak hanya diproduksi sebagai wacana normatif, tetapi juga
terlibat dalam dinamika kekuasaan, otoritas, dan legitimasi sosial (Creswell, 2014: 183).
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian: Tipe penelitian ini adalah deskriptif-analitis kualitatif
dengan sudut pandang kritis. Metode deskriptif digunakan untuk menggambarkan praktik

17



digitalisasi di pesantren, sedangkan analisis kritis berfungsi untuk mengungkap hubungan

politik dalam pengetahuan yang terjadi. Dengan perspektif kritis, peneliti tidak hanya

mendeskripsikan fenomena, tetapi juga mengevaluasi kepentingan, ideologi, serta struktur

kekuasaan yang mendasari praktik digital di pesantren (Kincheloe, 2008: 29).

2. Sumber dan Teknik Pengumpulan Data: Untuk penelitian ini, sumber data terbagi menjadi
data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui studi kasus mengenai praktik
digital di pesantren, yang ditampilkan melalui konten digital seperti website resmi, media
sosial, saluran dakwah online, serta dokumentasi kegiatan pembelajaran yang
menggunakan teknologi. Metode studi kasus dipilih karena memberikan pemahaman yang
lebih dalam tentang fenomena dalam konteks sosial dan budaya tertentu (Yin, 2018: 15).
Sementara itu, data sekunder dikumpulkan melalui literatur yang mencakup buku, artikel
dari jurnal ilmiah, laporan penelitian, dan dokumen terkait yang mencakup pesantren,
Islam digital, serta politik pengetahuan. Kajian pustaka dilakukan secara sistematis untuk
membangun dasar teoretis dan memperkuat analisis konseptual dalam penelitian. Literatur
yang dipakai diutamakan berasal dari sumber akademis yang terpercaya dan memiliki
otoritas dalam bidangnya (Zed, 2014: 23).

3. Teknik Analisis Data: Proses analisis data menggunakan pendekatan kualitatif dengan tiga
langkah: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pada langkah reduksi
data, peneliti memilih dan mengkategorikan informasi yang relevan dengan fokus
penelitian, yaitu praktik digitalisasi pesantren dan hubungan politik dalam pengetahuan.
Tahap ini bertujuan menyaring data sehingga lebih fokus dan berarti secara analitis (Miles
&amp; Huberman, 2014: 86).

4. Setelah itu, data yang telah direduksi akan disajikan dalam narasi analitis yang
menghubungkan hasil empiris dengan kerangka teoretis politik pengetahuan. Dalam tahap
ini, pendekatan interpretatif diterapkan untuk memahami makna di balik praktik digital di
pesantren, termasuk bagaimana otoritas akademis diciptakan, dinegosiasikan, atau
dipertanyakan di dunia digital. Penarikan kesimpulan dilakukan dengan cara reflektif,
memperhitungkan keterkaitan antara data nyata, teori, serta konteks sosial yang lebih luas.

4. Validitas dan Keabsahan Data: Untuk memastikan validitas dan keabsahan data, penelitian
ini mengaplikasikan teknik triangulasi sumber dan teori. Triangulasi sumber dapat
dilakukan dengan membandingkan berbagai jenis data, seperti konten digital pesantren,
literatur akademik, dan dokumen pendukung lainnya. Sementara itu, triangulasi teori
dilakukan dengan menganalisis fenomena pesantren digital dari berbagai sudut pandang
teoretis, terutama teori politik pengetahuan dan studi Islam kontemporer (Patton, 2015:
247). Langkah ini diambil untuk mengurangi potensi bias peneliti dan meningkatkan
kredibilitas hasil penelitian.

Dengan menggunakan metodologi ini, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
analisis yang mendalam dan kritis terkait pesantren digital sebagai arena politik pengetahuan di
era informasi, serta menyumbang pemikiran akademis yang bermanfaat bagi pengembangan
kajian pesantren dan studi Islam modern.

18



HASIL DAN PEMBAHASAN

Pesantren Digital sebagai Tempat Menghasilkan Pengetahuan Keagamaan: Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pesantren digital telah berkembang menjadi ruang baru dalam
menghasilkan pengetahuan keagamaan. Penggunaan teknologi informasi oleh pesantren tidak
hanya terbatas pada hal administratif atau promosi lembaga, tetapi juga mencakup kegiatan
utama dalam pendidikan dan dakwah. Melalui website resmi, media sosial, serta platform video
dan pesan instan, pesantren menyajikan pembelajaran kitab, ceramah keagamaan, dan diskusi
keislaman yang bisa diakses oleh masyarakat luas. Praktik ini menunjukkan pergeseran dari
model penyebaran pengetahuan yang terbatas dan lokal menuju model distribusi pengetahuan
yang lebih terbuka dan lintas negara.

Dalam konteks ini, pesantren digital berfungsi sebagai produsen wacana keislaman yang
aktif di ruang digital publik. Pengetahuan keagamaan tidak hanya diproduksi untuk digunakan
oleh santri saja, tetapi juga disampaikan ke masyarakat secara umum dengan format yang lebih
beragam dan fleksibel. Temuan ini sejalan dengan pandangan bahwa teknologi digital
memperluas wilayah produksi pengetahuan sekaligus mengubah hubungan antara pemroduksi
dan penerima pengetahuan (Heryanto, 2018: 124).

Namun demikian, produksi pengetahuan di pesantren digital tidak bersifat objektif.
Pemilihan topik, bentuk penyajian, serta media yang digunakan mencerminkan strategi tertentu
dalam menjawab kebutuhan audiens digital. Pesantren cenderung menampilkan konten yang
dianggap relevan, up-to-date, dan mudah dipahami, tanpa sepenuhnya meninggalkan referensi
kitab Kklasik. Hal ini menunjukkan adanya upaya selektif dalam menjaga keseimbangan antara
tradisi keilmuan pesantren dan logika komunikasi digital.

Negosiasi otoritas keilmuan di ruang digital adalah salah satu hasil utama penelitian ini. Di
pesantren tradisional, otoritas keilmuan biasanya berbentuk hierarki yang stabil, dengan kiai
sebagai pusat pengakuan pengetahuan. Namun, di ruang digital, otoritas ini menghadapi
berbagai sumber pengetahuan alternatif yang mudah diakses. Santri dan masyarakat bisa
membandingkan, mengakses, serta mengecek kembali pandangan keagamaan yang diberikan
oleh pesantren. Negosiasi ini terlihat dari cara pesantren digital memperkenalkan figur kiai dan
ustaz sebagai wajah keilmuan yang diakui.

Otoritas tidak hanya didasarkan pada kedalaman materi, tetapi juga pada kemampuan
mereka dalam berkomunikasi, konsistensi dalam berbagi konten, serta interaksi dengan audiens.
Dalam hal ini, makna otoritas keilmuan mengalami perluasan. la bukan hanya ditentukan dari
sanad dan penguasaan kitab, tetapi juga dari visibilitas dan pengakuan di ruang digital (Rahman,
2019: 101).

Dari sudut pandang politik pengetahuan, hal ini menunjukkan bahwa pesantren digital
berada dalam arena persaingan dalam menyampaikan wacana keislaman. Pesantren harus
menegosiasikan posisi mereka di tengah pengaruh algoritma dan faktor popularitas yang
memengaruhi penyebaran pengetahuan. Seperti kata Foucault, pengetahuan selalu berkaitan
dengan kekuasaan yang menentukan siapa yang didengar dan siapa yang tidak (Foucault, 1980:
136). Dalam konteks digital, kekuasaan ini dikelola oleh teknologi dan platform yang
digunakan.

Teknologi digital dan cara berpikir politik dalam penyebaran pengetahuan: Hasil dari
analisis ini menunjukkan bahwa teknologi digital tidak hanya digunakan sebagai alat, tetapi juga
ikut membentuk cara struktur pengetahuan di pesantren digital. Platform digital memiliki sistem
pemilihan sendiri melalui algoritma yang mengatur seberapa banyak konten terlihat. Konten
keagamaan yang banyak disukai orang cenderung lebih sering muncul, sedangkan konten yang
dalam dan rumit cenderung tidak terlihat. Hal ini mendorong pesantren untuk menyesuaikan

19



cara menyampaikan pengetahuan agar tetap bisa bersaing dalam dunia digital.

Dari sudut pandang politik pengetahuan, hal ini menunjukkan adanya hubungan
kekuasaan baru antara pesantren dan teknologi. Pesantren tidak sepenuhnya bebas mengatur
bagaimana pengetahuan yang mereka buat bisa didistribusikan, karena tergantung pada
infrastruktur digital yang dimiliki perusahaan teknologi. Couldry dan Mejias (2019: 108)
menyebutkan kondisi ini sebagai bentuk kolonialisme data, di mana produksi pengetahuan harus
mengikuti logika dari platform dan ekonomi digital. Meski demikian, penelitian ini juga
menemukan bahwa pesantren digital tidak pasif menghadapi struktur ini. Beberapa pesantren
justru memanfaatkan teknologi secara cermat untuk memperkuat cerita keislaman yang moderat
dan berbasis tradisi. Mereka mengemas ulang pembahasan kitab klasik ke dalam bentuk digital,
demi menjaga otoritas pengetahuan sekaligus menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman. Praktik
ini menunjukkan adanya upaya menolak dominasi logika pasar dalam pembuatan pengetahuan
keagamaan.

Implikasi terhadap Pendidikan dan Wacana Keislaman: Temuan penelitian ini memiliki
dampak penting terhadap pengembangan pendidikan pesantren dan diskusi tentang Islam di
Indonesia. Pesantren digital memiliki potensi menjadi jembatan antara ilmu keagamaan
tradisional dan kehidupan masyarakat yang semakin digital. Namun, potensi tersebut bisa
diwujudkan jika pesantren memiliki kemampuan untuk berpikir Kritis terhadap cara informasi
dan teknologi digunakan dalam masyarakat. Dalam konteks pendidikan, pesantren digital harus
mampu melatih santrinya agar memiliki kemampuan memahami teknologi secara Kritis.

Santri tidak hanya boleh menjadi penerima informasi, tetapi juga bisa memahami siapa
yang mengendalikan informasi tersebut. Hal ini sesuai dengan pendapat bahwa pendidikan
keagamaan di masa kini harus mampu memberikan kemampuan berpikir reflektif dan Kkritis
kepada para pelajar (Azra, 2017: 52). Secara luas, pesantren digital memiliki peran penting
dalam membentuk arah diskusi keislaman di ruang publik. Dengan warisan budaya dan
keilmuan yang dimilikinya, pesantren bisa menjadi bagian aktif dalam menciptakan
pengetahuan Islam yang seimbang dan memiliki akar pada tradisi. Namun, peluang ini juga
dihadapkan dengan tantangan seperti adanya pemecahan otoritas dan tekanan dari logika digital
yang bisa mengurangi kedalaman pemahaman terhadap ajaran Islam.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian, bisa disimpulkan bahwa pesantren digital
adalah bentuk adaptasi pesantren sebagai institusi terhadap perkembangan teknologi informasi,
yang tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga berkaitan dengan cara mengerti ilmu. Pesantren
digital berfungsi sebagai tempat baru untuk menciptakan dan menyebarluaskan pengetahuan
keagamaan, sehingga dapat memperluas jangkauan dakwah dan meningkatkan kehadiran
pesantren di ruang digital. Perubahan ini menunjukkan bahwa pesantren bukan berada di luar
dinamika modernitas, melainkan secara aktif berpartisipasi dalam membentuk pembicaraan
tentang islam di masa kini.

Penelitian ini juga menemukan bahwa proses digitalisasi pesantren menghasilkan
perubahan dalam cara mendapatkan otoritas ilmu. Otoritas yang sebelumnya berpusat pada kiai
dan cara transmisi ilmu secara klasik kini menghadapi logika seperti visibilitas, popularitas, dan
algoritma platform digital. Dalam konteks produksi pengetahuan, hal ini menunjukkan bahwa
proses pembuatan pengetahuan keagamaan di pesantren digital terjadi dalam hubungan
kekuasaan yang kompleks, di mana teknologi bukan hanya jadi alat, tetapi juga berperan sebagai
pelaku yang memengaruhi keabsahan dan penyebaran pengetahuan.

20



Namun, pesantren digital tidak sepenuhnya tergantung pada logika teknologi dan pasar.
Pesantren tetap memiliki ruang strategis untuk menjaga dan meneruskan tradisi ilmu Islam
dengan cara memanfaatkan teknologi secara selektif dan berpikir ulang. Dengan memiliki modal
budaya dan simbolik yang kuat, pesantren digital berpotensi menjadi bagian penting dalam
menjaga keseimbangan antara tradisi ilmu Islam dan kebutuhan masyarakat digital.

Saran

Berdasarkan kesimpulan tersebut, penelitian ini menyarankan agar pesantren digital
mengembangkan strategi penggunaan teknologi informasi yang didasarkan pada kesadaran kritis
terhadap politik pengetahuan. Pesantren harus meningkatkan kemampuan literasi digital santri
dan pengelola sehingga penggunaan teknologi tidak hanya ditujukan untuk popularitas, tetapi
juga untuk kedalaman dan kebenaran ilmu pengetahuan.

Bagi peneliti selanjutnya, disarankan melakukan penelitian empiris yang lebih mendalam
melalui studi lapangan pada pesantren digital tertentu agar memperkaya pemahaman tentang
praktik dan dinamika politik pengetahuan secara kontekstual.

Selain itu, penelitian perbandingan antar pesantren digital dengan latar belakang ideologis
yang berbeda juga perlu dilakukan untuk melihat variasi strategi dan dampaknya terhadap
wacana keislaman di Indonesia.

REFERENSI

Arifin, Syamsul. Islam, Pesantren, dan Perubahan Sosial. Yogyakarta: LKiS, 2020.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di tengah Tantangan Milenium III. Jakarta:
Kencana, 2017.

Bourdieu, Pierre. Bahasa dan Kekuasaan Simbolik. Cambridge: Polity Press, 1991. Bruinessen, Martin
van.

Couldry, Nick, dan Ulises A. Mejias. Biaya Koneksi: Bagaimana Data Menjajah Kehidupan Manusia dan
Mengambilnya untuk Kapitalisme. Stanford: Stanford University Press, 2019.

Creswell, John W. Rancangan Penelitian: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Campuran. Edisi ke-4.
Thousand Oaks: Sage Publications, 2014,

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES, 2011.

Foucault, Michel. Kekuasaan/Kenalaman: Wawancara dan Tulisan-Tulisan Lain 1972-1977. New York:
Pantheon Books, 1980.

Hassan, Riaz. Faithlines: Konsepsi Muslim tentang Islam dan Masyarakat. Oxford: Oxford University
Press, 2002.

Heryanto, Ariel. Identitas dan Kenikmatan: Politik Budaya Layar Indonesia. Jakarta: Kepustakaan
Populer Gramedia, 2018.

Kincheloe, Joe L. Pedagogi Kritis. New York: Peter Lang Publishing, 2008.

Lister, Martin, et al. Media Baru: Pengantar Kritis. London: Routledge, 2009.

Miles, Matthew B., dan A. Michael Huberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Metode. Edisi ke-
3. Thousand Oaks: Sage Publications, 2014.

Nasr, Seyyed Hossein. Filosofi Islam dari Awal hingga Kini. Albany: SUNY Press, 2006.

Nugroho, Yanuar. “Digitalisasi Agama dan Transformasi Otoritas Keagamaan di Indonesia.” Jurnal
Komunikasi Islam 10, no. 1 (2020): 55-75.

Patton, Michael Quinn. Metode Penelitian Kualitatif dan Evaluasi. Edisi ke-4. Thousand Oaks: Sage
Publications, 2015.

Perkembangan Terkini dalam Islam Indonesia: Menjelaskan Tren Konservatif. Singapore: ISEAS
Publishing, 2015.

Qomar, Mujamil. Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi. Jakarta:
Erlangga, 2014.

Rahman, Fazlur. Islam dan Modernitas: Transformasi Tradisi Intelektual. Chicago: University of Chicago
Press, 1982.

21



Rahman, M. Taufiq.“Dakwah Digital dan Fragmentasi Otoritas Keagamaan.” Jurnal Dakwah 20, no. 2
(2019): 85-105.

Said, Edward W. Orientalisme. New York: Vintage Books, 1978.

Silverstone, Roger. Media dan Moral: Munculnya Mediapolis. Cambridge: Polity Press, 2007.

Turner, Bryan S. Agama dan Masyarakat Modern. Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

Weber, Max. Sosiologi Agama. Boston: Beacon Press, 1993.

Yin, Robert K. Penelitian Studi Kasus dan Penerapannya. Edisi ke-6. Thousand Oaks: Sage Publications,
2018.

Zaini, Ahmad.“Pesantren dan Tantangan Digitalisasi Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1
(2021): 45-70.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2014.

22



