
1  

Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam 
Vol 7, No 1, 2026 

 

KAJIAN LITERATUR : KONSEP RIBA DALAM TRANSAKSI ISLAM 
 

Sumarni1, Mar’iyah Qibthiyah2, Fahrani3, Wilda4, Fatmawati5, Tenri Bayang6, Sutriani7, 

Akbar8, Ahmad Irfan Rifaldi9 

sumarninaing97@gmail.com1 , mariyahqibthiyahh@gmail.com2 ,  fahraniusmann693@gmail.com3, 

whhisan@gmail.com4, fatmawatiw673@gmail.com5, tenribayang015@gmail.com6, 

sutrianiandini9@gmail.com7, akbaralumni098@gmail.com8, fandiirfan015@gmail.com9  

Universitas Sains Islam Almawaddah Warrahmah Kolaka 
 

 ABSTRAK 

Riba merupakan salah satu praktik ekonomi yang secara tegas dilarang dalam Islam karena 

bertentangan dengan prinsip keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab sosial. Meskipun 

larangan riba telah dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis, dalam praktik ekonomi 

modern konsep riba sering mengalami penyempitan makna dan penyamaran dalam berbagai 

bentuk transaksi, khususnya dalam jual beli dan pembiayaan. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji secara komprehensif konsep riba dalam transaksi Islam berdasarkan perspektif fiqh 

muamalah melalui pendekatan kajian literatur. Metode penelitian yang digunakan adalah kajian 

pustaka dengan pendekatan kualitatif-deskriptif, dengan sumber data berupa jurnal ilmiah, buku 

fiqh muamalah, dan literatur tafsir Al-Qur’an yang relevan. Teknik analisis data dilakukan melalui 

analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi pengertian, dasar hukum, jenis-jenis riba, 

serta dampak sosial-ekonominya. Hasil kajian menunjukkan bahwa riba tidak hanya terbatas pada 

praktik pinjam-meminjam berbunga, tetapi juga dapat muncul dalam transaksi jual beli yang tidak 

memenuhi prinsip kesetaraan nilai dan keadilan, seperti riba fadhl, riba yad, riba nasi’ah, dan riba 

qardh. Selain itu, praktik riba memiliki dampak negatif terhadap stabilitas ekonomi dan keadilan 

sosial. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan pentingnya peningkatan literasi fiqh muamalah 

dan penguatan alternatif transaksi syariah yang berlandaskan prinsip keadilan dan pembagian 

risiko. 

Kata Kunci: Riba, Transaksi Islam, Fiqh Muamalah, Ekonomi Islam, Kajian Literatur. 

ABSTRACT 

Riba is one of the economic practices explicitly prohibited in Islam because it contradicts the principles of 

justice, balance, and social responsibility. Although the prohibition of riba has been clearly stated in the 

Qur’an and Hadith, its concept is often narrowly interpreted or disguised within various forms of modern 

economic transactions, particularly in trade and financing. This study aims to comprehensively examine the 

concept of riba in Islamic transactions from the perspective of fiqh muamalah through a literature review 

approach. The research employs a qualitative-descriptive library research method, using data sources from 

academic journals, fiqh muamalah books, and Qur’anic exegesis relevant to the topic. Data analysis is 

conducted through content analysis to identify the definition, legal foundations, types of riba, and its socio-

economic impacts. The findings indicate that riba is not limited to interest-based lending practices but may 

also occur in trade transactions that fail to uphold the principles of value equality and justice, such as riba 

fadhl, riba yad, riba nasi’ah, and riba qardh. Furthermore, riba practices have adverse effects on economic 

stability and social justice. Therefore, this study highlights the importance of enhancing fiqh muamalah 

literacy and strengthening sharia-compliant transaction alternatives based on justice and risk-sharing 

principles. 

Keywords: Riba, Islamic Transactions, Fiqh Muamalah, Islamic Economics, Literature Review, Teacher 

Competence, Literature Review. 

mailto:sumarninaing97@gmail.com1
mailto:mariyahqibthiyahh@gmail.com2
mailto:%20fahraniusmann693@gmail.com3
mailto:whhisan@gmail.com4
mailto:fatmawatiw673@gmail.com5
mailto:tenribayang015@gmail.com6
mailto:sutrianiandini9@gmail.com7
mailto:akbaralumni098@gmail.com8
mailto:fandiirfan015@gmail.com9


2  

 

 

 

PENDAHULUAN 

Islam menempatkan aktivitas ekonomi sebagai bagian dari muamalah yang harus dijalankan 

dengan berdasarkan prinsip keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab moral. Al-Qur’an dan 

hadis memberikan perhatian besar terhadap tata kelola transaksi agar tidak menimbulkan 

kedzaliman, baik dalam bentuk penipuan, ketidakjelasan akad, maupun eksploitasi ekonomi. 

Salah satu praktik yang secara tegas dilarang dalam sistem ekonomi Islam adalah riba, karena 

riba bertentangan dengan prinsip keadilan dan keseimbangan dalam hubungan ekonomi 

antarmanusia. Larangan riba tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga memiliki tujuan sosial 

untuk mencegah ketimpangan dan penindasan ekonomi. 

Secara etimologis, riba berarti tambahan atau pertumbuhan. Tapi, dalam terminologi fiqh 

muamalah, riba dipahami sebagai tambahan yang disyaratkan dalam transaksi tertentu tanpa 

adanya kompensasi yang seimbang dan dibenarkan secara syar’i. Praktik ini dinilai merugikan 

salah satu pihak dan menguntungkan pihak lain secara tidak adil. Al-Qur’an secara eksplisit 

mengharamkan riba, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Baqarah [2]: 275-276 dan QS. Ali 

‘Imran [3]: 130, yang menunjukkan bahwa riba memiliki dampak destruktif baik secara individu 

maupun sosial.1 

Walaupun larangan riba telah dijelaskan secara tegas dalam sumber-sumber utama Islam, 

dalam praktiknya konsep riba sering kali mengalami penyempitan makna. Di tengan 

perkembangan transaksi ekonomi, riba kerap disamakan atau bahkan disamarkan dalam bentuk 

akad-akad modern, khususnya dalam transaksi jual beli dan pembiayaan. Beberapa praktik jual 

beli yang secara lahiriah terlihat sah, pada kenyataannya mengandung unsur riba karena adanya 

tambahan yang tidak seimbang, penundaan yang disyaratkan, atau ketidak jelasann nilai tukar. 

Hal ini menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat terhadap riba masih cenderung persial dan 

belum sepenuhnya berangkat dari kerangka fiqh muamalah yang utuh.2 

Kajian-kajian terdahulu juga menunjukkan bahwa riba tidak hanya terbatas pada praktik 

pinjam-meminjam berbunga, tetapi dapat muncul dalam berbagai bentuk transaksi, termasuk 

jual beli kredit apabila tidak memenuhiprinsip keadilan dan kesetaraan nilai. Dalam konteks ini, 

fiqh muamalah mengkasifikasikan riba ke dalam beberapa jenis, seperti riba fadhl dan riba 

nasi’ah, yang masing-masing memiliki karakteristik dan implikasi hukum yang berbeda. 

Pemahaman terhadap jenis-jenis riba ini menjadi penting agar transaksi ekonomi tidak hanya 

sah secara formal, tetapi juga sesuai dengan substansi syariah.3 

Selain itu, rendahnya literasi fiqh muamalah di kalangan masyarakat turut berkontribusi 

terhadap maraknya praktik transaksi yang berpotensi mengandung unsur riba. Banyak pelaku 

ekonomi yang belum mampu membedakan secara jelas antara keuntungan yang dibolehkan 

dalam Islam dan tambahan yang tergolong riba. Akibatnya , riba sering kali dianggap sebagai 

sesuatu yang wajar atau bahkan tidak terhindarkan dalam aktivitas ekonomi sehari-hari. Kondisi 

 
1Evi Kurnia, Halimah Basri, dan Achmad Abubakar, “Konsep Riba: Makna dan Implikasinya dalam Perekonomian 

Islam (Tinjauan QS. al-Baqarah: 275–276),” Economics and Digital Business Review 4, no. 2 (2023): 217–

223. 
2Ridwan Hardiyanti, Achmad Abubakar, dan Muhammad Sadiq Sabri, “Konsep Jual Beli Online dalam Al-Qur’an,” 

Jurnal Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 8, no. 1 (2023): 23–42. 
3 Wahbah al-Zuḥailī, Al-Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj (Depok: Gema Insani, 2013), 

jil. 2, 123. 



3  

ini menegaskan pentingnya kajian akademik yang mengulas konsep riba secara komperhensif, 

sistematis, dan berbasis literatur ilmiah.4 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (library research) dengan pendekatan 

kualitatif-deskriptif. Metode kajian pustaka dipilih karena penelitian ini berfokus pada 

pengkajian konsep dan pemikiran mengenai riba dalam transaksi Islam sebagaimana 

dikemukakan dalam berbagai literatur ilmiah, tanpa melibatkan pengumpulan data lapangan. 

Pendekatan kualitatif digunakan untuk memahami makna, karakteristik, serta implikasi konsep 

riba secara mendalam berdasarkan perspektif fiqh muamalah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Pengertian dan Dasar Hukum Riba dalam Islam 

Riba secara etimologis berarti "penambahan" atau "kelebihan" tanpa imbalan setara, 

sebagaimana dijelaskan dalam literatur fiqh klasik. Dalam Fiqih Riba, riba digambarkan sebagai 

"praktik hutang-piutang yang memaksa tambahan tanpa risiko bagi kreditur, bertentangan 

dengan QS Al-Baqarah: 275".5 Sintesis dari sumber ini menegaskan bahwa riba bukan sekadar 

bunga, melainkan segala bentuk eksploitasi ekonomi yang merugikan debitur. 

Al-Qur'an secara tegas mengharamkan riba melalui empat ayat bertahap, dari peringatan 

hingga ancaman perang dari Allah. Konsep Riba dalam Al-Qur'an: Studi Komparatif mengutip 

bahwa "riba adalah pengambilan tambahan dari harta pokok tanpa transaksi pengganti yang sah, 

sebagaimana firman Allah dalam QS Ar-Rum: 39 yang membedakan riba dengan sedekah".6 

Konsep riba dalam fiqh muamalah dijelaskan secara komprehensif oleh Anshor et al. dalam 

Jurnal Jejaring Ekonomi Islam (JEI). Riba didefinisikan sebagai tambahan yang disyaratkan 

dalam akad muamalah tanpa adanya ‘iwadh (imbal balik) yang dibenarkan secara syar’i. 

Tambahan tersebut dianggap batil karena tidak lahir dari proses pertukaran nilai yang adil, 

melainkan dari pemanfaatan kebutuhan pihak lain. 

Riba bertujuan menjaga prinsip keadilan (al-‘adl) dan mencegah praktik eksploitasi 

ekonomi. Riba dipandang sebagai instrumen yang berpotensi memperlebar kesenjangan sosial 

karena memberi keuntungan pasti bagi pemilik modal tanpa memperhatikan kondisi pihak yang 

membutuhkan dana. Dalam konteks ini, riba bertentangan dengan semangat muamalah Islam 

yang menekankan kejujuran, keterbukaan, dan tanggung jawab sosial.7 

Pandangan tersebut sejalan dengan kajian Megawati (2017) yang menelaah riba dari 

perspektif literatur fiqh klasik dan kontemporer. Ia menjelaskan bahwa sejak masa pra-Islam, 

riba telah menjadi alat penindasan ekonomi yang menyebabkan akumulasi utang berlipat ganda. 

Oleh karena itu, Islam datang dengan larangan tegas terhadap riba sebagai upaya reformasi 

sistem ekonomi yang lebih manusiawi dan berkeadilan. Pelarangan riba bukan sekadar larangan 

moral, melainkan memiliki implikasi struktural terhadap sistem ekonomi. Dengan menghapus 

riba, Islam mendorong terciptanya mekanisme transaksi berbasis kerja sama (syirkah) dan bagi 

 
4Vivih Aprianingsih dan Yulia Rachmawati, “Pemahaman Tentang Konsep Kredit Jual Beli Menjadi Riba di 

Masyarakat,” Prosiding Pekan Ilmiah Mahasiswa UNIS 1, no. 1 (2021): 461–469. 
5"Fiqih Riba," PDF digital, diakses Desember 25, 2025, 
6 "Konsep Riba dalam Al-Qur'an: Studi Komparatif Pemikiran," Repositori UIN SGD, diakses Desember 25, 2025, 
7 Ahmad Muhtadi Anshor et al., “Konsep Riba Dalam Fiqih Muamalah Maliyyah dan Praktiknya Dalam Bisnis 

Kontemporer,” Jurnal Jejaring Ekonomi Islam 2, no. 1 (2022): 1–20. 



4  

hasil yang lebih seimbang antara pemilik modal dan pelaku usaha.8 

Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan menyimpulkan bahwa 

"mudharabah dan murabahah menjadi alternatif ideal karena berbagi untung-rugi, sesuai 

maqasid syariah keadilan".9 

2. Jenis-Jenis Riba 

a. Riba al‑fadl 

Riba al‑fadl merupakan salah satu bentuk riba yang terjadi dalam pertukaran barang ribawi 

sejenis ketika terjadi kelebihan dalam jumlah atau kualitas salah satu pihak. Dalam praktik 

klasik, perhatian utama terletak pada pertukaran emas, perak, atau barang makanan pokok, 

karena golongan barang ini dianggap sebagai komoditas yang menjadi alat atau ukuran nilai 

pada masa Nabi dan sahabat. Ketidakseimbangan, misalnya menukarkan 1 kg emas dengan 2 kg 

emas lain, walaupun sama jenisnya, sudah memenuhi syarat riba al‑fadl apabila ada kelebihan. 

Konsep ini dilandasi kehati‑hatian terhadap keadilan nilai dan kesetaraan dalam barang yang 

sangat sensitif terhadap perubahan nilai atau fungsi sebagai alat tukar. 

Para ulama dan penulis fiqh menegaskan bahwa riba al‑fadl tidak hanya persoalan jumlah, 

tetapi juga kesetaraan timbangan atau ukuran ketika terjadi pertukaran sewaktu yang sama. 

Ketika pertukaran dilakukan secara kontan namun tidak seimbang, hal ini bisa menimbulkan 

ketidakadilan dan potensi eksploitasi. Sebagai contoh, seorang penjual beras bagus menukarkan 

1 kg berasnya dengan 2 kg beras kualitas buruk milik pihak lain hanya karena tidak dilakukan 

penjualan tunai yang kemudian membeli kembali secara adil. Praktik semacam ini telah 

dijelaskan sebagai riba karena adanya kelebihan pada salah satu pihak yang tidak memiliki dasar 

transaksi pengganti yang sah.10 

Dalam diskursus modern, riba al‑fadl menantang pemahaman tentang bagaimana komoditas 

yang serupa harus diperlakukan secara setara agar tidak melanggar larangan riba. Jika komoditas 

tersebut tetap digunakan sebagai ukuran nilai, sistem perdagangan harus memastikan prinsip 

kesetaraan dan klarifikasi harga tanpa menimbulkan kelebihan yang tidak wajar. Sebagai 

analogi, meskipun sekarang uang kertas menggantikan peran emas dan perak, prinsip di balik 

riba al‑fadl tetap relevan ketika terjadi pertukaran mata uang atau barang serupa yang bertindak 

sebagai pengukur nilai. 

Beberapa penulis kontemporer mengingatkan bahwa pengawasan terhadap bentuk 

pertukaran semacam ini tidak boleh longgar; ada kebutuhan untuk memastikan bahwa tidak saja 

terminologi yang benar, tetapi juga substansi keadilan nilai. Kritik terhadap penerapan prinsip 

ekonomi Islam modern turut menyoroti bagaimana formalitas bisa berjaya sementara substansi 

keadilan terabaikan. Dalam studi terbaru, dikemukakan bahwa beberapa praktik lembaga 

keuangan syariah dianggap lebih bersifat simbolis—memenuhi larangan riba secara formal 

namun kurang mengubah substansi praktik keadilan dan distribusi risiko. Hal ini menunjukkan 

pentingnya kajian mendalam terhadap bentuk‑bentuk riba, termasuk al‑fadl, agar penerapan 

syariah tidak hanya retoris tapi benar‑benar adil. 

b. Riba al‑yad 

Riba al‑yad berbeda dengan al‑fadl karena berkaitan dengan penundaan serah terima barang 

dalam transaksi jual beli barang ribawi. Pada dasarnya, kedua barang yang ditukar harus 

 
8 Megawati, Kajian Riba dalam Literatur Fiqh Klasik dan Kontemporer (Jakarta: Repository PTIQ, 2017). 
9 "Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan," PDF buku panduan digital (JIEAP, 2024), diakses 

Desember 25, 2025, 
10 Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, Dampak Riba dalam Kehidupan 

Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer, Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, 

no. 4 (Desember 2024): 12–15. 



5  

diserahkan secara langsung dan sama timbangannya; bila salah satu pihak menunda, muncul 

potensi perbedaan harga di masa depan yang bisa merugikan pihak lain. Riba al‑yad muncul 

ketika salah satu barang tidak diserahkan secara kontan di tempat akad, sehingga terjadi 

ketidakpastian nilai di kemudian hari. Dengan perubahan harga yang mungkin terjadi, 

penundaan ini membuka celah bagi kelebihan yang mirip dengan riba. 

Sejumlah ulama dan penulis syariah menekankan bahwa riba al‑yad berakar pada sifat 

fluktuatif harga bagi barang ribawi. Misalnya, harga bahan makanan atau komoditas tertentu 

dapat berubah dari hari ke hari; jika salah satu pihak menunda penyerahan, bisa saja barang 

yang diterima di masa depan menjadi lebih mahal atau lebih murah sehingga prinsip keadilan 

terganggu. Dengan demikian, syarat mutlak untuk menghindari riba jenis ini adalah ketentuan 

penetapan harga yang jelas sekaligus kewajiban penyerahan langsung atau penyelesaian secara 

tunai. Ketidakterpenuhan syarat tersebut menjadikan transaksi terindikasi riba, karena secara 

eksplisit mengandung unsur penundaan yang dapat memunculkan kelebihan tanpa dasar 

perjanjian yang adil. 

Di masa kini, diskusi tentang riba al‑yad turut mencakup transaksi modern yang mungkin 

masih mengandung unsur penundaan atau kredit dalam bentuk tertentu. Meski bentuknya tidak 

lagi persis seperti tukar‑menukar emas atau komoditas sehari‑hari, semangat larangan tetap 

relevan: setiap transaksi barang yang sejenis atau fungsional sebagai pengukur nilai harus 

menghindari penundaan yang(memicu ketidakpastian nilai) dan potensi ekses. Konteks ini 

mengingatkan praktisi syariah untuk meninjau bentuk‑bentuk akad dan kepastian pelaksanaan di 

lapangan, agar tidak sekadar mematuhi terminologi tetapi menjamin keadilan ekonomi. 

Penting pula dicatat bahwa riba al‑yad tidak hanya persoalan teknis penyerahan barang, 

tetapi juga kapasitas institusi dan pelaku transaksi dalam memastikan kejelasan harga serta 

kecepatan penyelesaian.11 Bila sistem ekonomi atau instrumen keuangan memungkinkan 

penundaan tanpa mekanisme kompensasi yang adil, pengawasan syariah harus memasukkan 

penilaian pada substansi. Kritik terhadap sejumlah praktik keuangan syariah modern yang 

terlalu formal dalam memenuhi larangan riba memberi pelajaran bahwa riba al‑yad, seperti jenis 

lain, perlu dipahami secara mendalam agar tujuan keadilan distribusi dan pembagian risiko tidak 

tertinggal. 

c. Riba al‑nasi’ah 

Riba al‑nasi’ah biasanya dikenal sebagai riba yang muncul karena pengunduran waktu atau 

perpanjangan tempo pada transaksi utang piutang atau jual beli. Pada banyak uraian klasik, riba 

jenis ini dianggap paling umum karena berkaitan langsung dengan kredit atau penundaan 

pembayaran. Ketika seseorang meminjam atau mengutang dan kemudian diberlakukan 

tambahan, bunga, atau bentuk kelebihan lain terkait waktu, maka ada unsur riba al‑nasi’ah. 

Prinsip pokoknya: tambahan akibat penundaan waktu adalah terlarang, sebab konsistensi nilai 

harus dijaga tanpa memungut kelebihan atas dasar waktu. 

Tiada sedikit penafsiran yang mengaitkan riba al‑nasi’ah dengan dinamika keuangan 

modern, khususnya mekanisme pinjaman berbunga dalam sistem konvensional. Dari perspektif 

syariah, penekanan adalah pada pengambilan keuntungan tanpa risiko usaha yang nyata, hanya 

semata karena penundaan pembayaran. Hal ini bertentangan dengan prinsip distributive justice 

dan pembagian risiko yang menjadi esensi ekonomi Islam. Ketika penundaan dipinjamkan, 

keuntungan dari penundaan tersebut tanpa keterlibatan produksi atau usaha yang riil dianggap 

 
11 Aida Efendi et al., Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi, Hikmah 1, no. 4 (Desember 2024): 77–80. 



6  

tidak adil, apalagi bila ditambah membebani pihak peminjam.12 

Dalam konteks crítico terhadap praktik keuangan syariah modern, riba al‑nasi’ah sering 

menjadi titik fokus. Kritik tersebut menyoroti bahwa meskipun istilah bunga dihindari, sejumlah 

produk keuangan masih menyiratkan karakteristik serupa dengan instrumen berbunga 

konvensional, terutama bila struktur risiko, distribusi keuntungan, dan mekanisme pembayaran 

tetap memungkinkan kelebihan karena waktu.¹ Ini menunjukkan bahwa larangan riba al‑nasi’ah 

tidak cukup dipenuhi secara formal, tetapi membutuhkan substansi peraturan dan praktik yang 

benar-benar meniadakan keuntungan dari penundaan semata dan menempatkan pembagian 

risiko yang setara. 

Untuk menjaga agar riba al‑nasi’ah tidak terjadi, harus ada alternatif akad yang jelas, 

misalnya berbasis jual beli, bagi hasil, atau kegiatan ekonomi nyata yang menempatkan beban 

dan keuntungan secara proporsional. Penguatan literatur, fatwa, serta praktik perbankan atau 

lembaga keuangan yang sungguh‑sungguh menjauhkan penambahan karena waktu adalah 

langkah penting. Kesadaran ini membantu memastikan bahwa nilai ekonomi tidak sekadar 

dikunci pada terminologi bersih riba, melainkan juga pada substansi keadilan distribusi, 

sebagaimana yang dikritik dalam kajian kontemporer mengenai penerapan prinsip riba dalam 

sistem modern. 

d. Riba qardh dan bentuk lain yang terkait 

Selain tiga jenis utama di atas, literatur fiqh maupun tulisan kontemporer kadang 

menyebutkan riba qardh atau bentuk lain yang muncul dari praktik pinjaman tertentu. Riba 

qardh merujuk pada tambahan yang dikenakan pada pinjaman. Secara historis, diskursus 

mengenai riba qardh berkaitan dengan perlindungan terhadap peminjam agar tidak terbebani 

kelebihan karena pinjaman yang seharusnya bersifat sosial atau saling membantu. Bila pinjaman 

diperlakukan sebagai transaksi bisnis yang menghasilkan tambahan tanpa risiko nyata, hal ini 

berpotensi melanggar prinsip larangan riba. 

Bentuk‑bentuk lain yang diulas oleh sebagian ulama mencakup variasi dari penundaan, 

penetapan harga, atau kompensasi atas pinjaman yang menambah beban di luar kebutuhan logis. 

Dalam prakteknya, perbedaan pendapat tentang batasan dan definisi riba dapat terjadi; sejumlah 

mazhab atau penulis menambahkan macam lain berdasarkan kondisi pasar dan jenis barang. 

Namun, esensi yang konsisten ditemui adalah bahwa tambahan yang tidak berlandaskan usaha, 

produksi, atau risiko pembagian yang adil tetap dilarang. Dengan kata lain, setiap bentuk 

penambahan karena waktu, kualitas, atau kondisi tertentu yang menimbulkan ketidaksetaraan 

tidak mendasar pada prinsip keadilan ekonomi Islam. 

Riba qardh dan bentuk turunan lainnya mengingatkan pada perlunya kajian terhadap 

struktur akad pinjaman, termasuk simpan pinjam, proyek pembiayaan, dan produk keuangan 

inovatif. Bila akad tidak dirancang untuk mencegah penalti atau tambahan sebagai semata 

konsekuensi waktu, maka bisa saja muncul diminutif riba walau dinamika bisnis telah berubah. 

Penguatan literatur, guideline fiqh kontemporer, dan pemantauan praktik lapangan menjadi 

kunci menjaga agar bentuk‑bentuk baru tidak melanggar larangan klasik.13 

Akhirnya, pemahaman holistik terhadap berbagai jenis riba yang sudah dikenal maupun 

yang mungkin muncul dari praktik masa kini, seperti penyesuaian harga atau terminologi baru, 

perlu terus dikembangkan. Kritik terhadap praktik yang hanya simbolis menyuratkan pesan 

bahwa pemahaman jenis riba harus diteruskan ke dalam bentuk kebijakan dan produk keuangan 

 
12 Retna Dwi Estuningtyas, Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas Pemikiran Timur 

Kuran, Al‑Musyarakah: Jurnal Ekonomi Islam 4, no. 1 (Desember 2024): 88–101. 
13 Aida Efendi et al., Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi, Hikmah 1, no. 4 (Desember 2024): 138–146. 



7  

yang nyata, mengedepankan keadilan distributif dan pembagian risiko. Dengan demikian, 

penegakan larangan riba tidak hanya bersifat teoretis, tetapi benar‑benar memberi dampak 

positif pada stabilitas dan keadilan ekonomi masyarakat. 

3. Praktik Riba 

Sistem perbankan konvensional sering diidentifikasi mengandung riba melalui mekanisme 

bunga tetap yang menjamin keuntungan tanpa risiko bagi kreditur. Fiqih Riba menjelaskan 

bahwa "praktik hutang-piutang yang memaksa tambahan tanpa risiko bagi kreditur, 

bertentangan dengan QS Al-Baqarah: 275". 14 Konsep Riba dalam Islam menegaskan "riba 

qardh terjadi ketika hutang disyaratkan tambahan tertentu, seperti bunga bank konvensional 

yang dianalogikan dengan riba jahiliyah". 

 Konsep Riba dalam Al-Qur'an: Studi Komparatif melengkapi bahwa "riba adalah 

pengambilan tambahan dari harta pokok tanpa transaksi pengganti yang sah, sebagaimana 

firman Allah dalam QS Ar-Rum: 39".15 Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi 

Keuangan menyimpulkan bahwa "mudharabah dan murabahah menjadi alternatif ideal karena 

berbagi untung-rugi, sesuai maqasid syariah keadilan".16 

 Konsep Riba Dalam Perekonomian Islam menambahkan perspektif ekonomi bahwa 

pelarangan riba mencegah ketimpangan struktural dalam perbankan konvensional.17 Praktik riba 

marak di pasar modal dan fintech. Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah menguraikan bahwa 

"riba buyu' terjadi pada spot forex jika tidak tunai, melanggar kaidah pertukaran barang 

ribawi".18 

Debat tentang riba sering muncul pada instrumen syariah. Kontroversi Produk Bank 

Syariah dan Riba menyatakan bahwa "beberapa skema wakalah bil ujrah dikritik sebagai riba 

terselubung karena fee tetap tanpa kinerja".19 Analisis ini mendorong reformasi agar transaksi 

benar-benar bebas gharar dan maysir. 

Banyak produk keuangan modern menyamarkan riba di balik inovasi. Pengantar Ekonomi 

Syariah: Konsep, Prinsip, dan Praktik berpendapat bahwa "kontroversi produk bank syariah 

sering muncul karena kemiripan dengan riba buyu' dalam transaksi valas non-tunai".20 

4. Dasar Hukum Riba 

Dasar hukum pelarangan riba bersumber dari Al-Qur'an, Sunnah, dan ijma' ulama, yang 

mengklasifikasikan riba menjadi riba fadhl (kelebihan pada pertukaran barang) dan riba nasi'ah 

(tambahan karena penundaan). Lembaga Keuangan Syariah menyatakan bahwa "bank syariah 

menghindari riba melalui murabahah, di mana margin keuntungan transparan dan tidak 

bergantung pada waktu pinjaman".21 Pengantar Ekonomi Syariah: Konsep, Prinsip, dan 

Praktik mengkritik bahwa "kontroversi produk bank syariah sering muncul karena kemiripan 

dengan riba buyu' dalam transaksi valas non-tunai".22 

 
14 "Konsep Riba dalam Islam," PDF digital (Scribd), diakses Desember 25, 2025, 
15 "Konsep Riba dalam Al-Qur'an: Studi Komparatif Pemikiran," Repositori UIN SGD, diakses Desember 25, 2025 
16 "Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan," PDF buku panduan digital (JIEAP, 2024), diakses 

Desember 25, 2025, 
17  "Konsep Riba Dalam Perekonomian Islam," PDF digital (JUREKSI), diakses Desember 25, 2025, 
18 Ahmad Muhtadi Anshor, Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah, PDF digital (JEI, 2022), diakses Desember 25, 

2025 
19 Hardiwinoto, Kontroversi Produk Bank Syariah, PDF digital (Unimus Repository), diakses Desember 25, 2025, 
20 Harmaini, Pengantar Ekonomi Syariah: Konsep, Prinsip, dan Praktik, PDF digital (Trisakti Repository), diakses 

Desember 25, 2025 
21 F.R. Albanjari, Lembaga Keuangan Syariah, PDF digital (UMPO Repository, 2023), diakses Desember 25, 2025, 
22 Harmaini, Pengantar Ekonomi Syariah: Konsep, Prinsip, dan Praktik, PDF digital (Trisakti Repository), diakses 

Desember 25, 2025, 



8  

 Kontroversi Produk Bank Syariah dan Riba berpendapat bahwa "beberapa skema wakalah 

bil ujrah dikritik sebagai riba terselubung karena fee tetap tanpa kinerja".23 Fiqh Muamalah: 

Riba dan Transaksi Syariah mendefinisikan "riba duyun haram jika tambahan utang 

diperjanjikan di awal akad, relevan dengan pinjol digital saat ini".24 Konsep Riba dalam Fiqih 

Muamalah menguraikan bahwa "riba buyu' terjadi pada spot forex jika tidak tunai, melanggar 

kaidah pertukaran barang ribawi". 25Sintesis ini menunjukkan evolusi konsep riba dari fiqh 

klasik ke aplikasi fintech syariah, dengan penekanan pada pencegahan eksploitasi struktural. 

5. Dampak sosial‑ekonomi riba 

Riba, selain dipandang haram secara normatif, juga memiliki dampak sosial dan ekonomi 

yang nyata apabila dipraktikkan secara luas. Secara mikro, riba dalam bentuk utang berbunga 

dapat menjerat pihak yang sudah lemah secara ekonomi menjadi semakin terbebani. 

Penambahan jumlah utang hanya karena waktu atau ketidakseimbangan dalam transaksi 

menyebabkan beban yang berulang tanpa disertai pertumbuhan aset atau usaha yang seimbang. 

Hal ini berpotensi memperbesar jurang antara kelompok kaya dan miskin, karena pihak yang 

mampu meminjam atau menaruh modal dapat terus memperoleh kelebihan tanpa risiko riil, 

sedangkan pihak lain terus terikat utang yang melonjak. 

Secara makro, praktik riba dapat memicu ketidakstabilan sistem keuangan. Lembaga 

keuangan yang terlalu mengandalkan instrumen berbasis tambahan akibat waktu, misalnya 

bunga, menghadapi risiko kegagalan apabila utang menumpuk di tengah kondisi ekonomi yang 

memburuk. Krisis keuangan yang pernah terjadi menunjukkan bagaimana instrumen utang dan 

bunga dapat mempercepat runtuhnya lembaga keuangan dan memperlebar dampak resesi ke 

seluruh sektor. Kondisi ini mengingatkan pentingnya sistem transaksi yang adil, transparan, 

serta berbagi risiko, bukan sistem yang menumpuk kelebihan di satu pihak saja.26 

Dampak lain tersirat dalam kualitas hubungan sosial di masyarakat. Transaksi riba yang 

menghasilkan ketidakseimbangan dan eksploitasi berpotensi menciptakan rasa ketidakadilan, 

konflik, bahkan memecah solidaritas sosial. Dalam ekonomi yang ideal menurut ajaran Islam, 

transaksi seharusnya mendukung kesejahteraan bersama, tidak menimbulkan penindasan. Jika 

riba menjadi praktik yang lazim, nilai etis dan moral masyarakat bisa mengalami penurunan: 

individu lebih terdorong mencari keuntungan semata, bukan berperan aktif dalam membangun 

kesejahteraan bersama. 

6. Tantangan implementasi dan rekomendasi penelitian  

Walaupun kerangka hukum dan alternatif transaksi sudah ada, implementasi di lapangan 

menghadapi berbagai tantangan. Salah satu tantangan utama adalah resistensi terhadap 

perubahan bentuk transaksi yang sudah mengakar, terutama bila ekonomi telah terstruktur pada 

pola utang dan tambahan. Perubahan ini menuntut peralihan budaya ekonomi yang 

membutuhkan waktu, edukasi, serta dukungan kebijakan. Tantangan ini tidak hanya teknis, 

tetapi juga sosial dan psikologis: masyarakat perlu diyakinkan bahwa alternatif tanpa riba bisa 

lebih adil dan stabil dalam jangka panjang. 

Tantangan lainnya terkait keterbatasan literatur dan penelitian empiris. Banyak studi teoretis 

tentang larangan riba, namun kurang data lapangan mengenai efektivitas alternatif di berbagai 

konteks. Secara khusus, perlu penelitian tentang dampak jangka panjang penggunaan akad 

 
23 Hardiwinoto, Kontroversi Produk Bank Syariah, PDF digital (Unimus Repository), diakses Desember 25, 2025, 
24 M. Megawati, Fiqh Muamalah dan Riba, PDF tesis digital (PTIQ Repository, 2020), diakses Desember 25, 2025, 
25 Ahmad Muhtadi Anshor, Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah, PDF digital (JEI, 2022), diakses Desember 25, 

2025 
26 Retna Dwi Estuningtyas, Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas Pemikiran Timur 

Kuran, Al‑Musyarakah: Jurnal Ekonomi Syariah 4, no. 1 (Desember 2024): 17–18. 



9  

berbasis bagi hasil atau aset riil pada kesejahteraan masyarakat. Tanpa bukti empiris yang kuat, 

klaim bahwa sistem tanpa riba lebih baik bisa sulit diterima luas.27 Oleh karena itu, rekomendasi 

penelitian lanjutan yang fokus pada studi kasus, analisis data ekonomi, dan evaluasi kebijakan 

adalah krusial. 

Selanjutnya, tantangan implementasi sering muncul dari kompleksitas produk keuangan 

modern. Suatu produk yang tampak patuh syariah bisa memiliki struktur rumit yang sulit 

dipahami konsumen, sehingga potensi muncul riba laten atau bentuk ketidakadilan lain tidak 

terdeteksi. Rekomendasi untuk mengatasi ini adalah penyederhanaan produk, peningkatan 

transparansi, serta pengawasan yang ketat. Regulasi dan standar internasional juga dapat 

membantu meminimalkan celah, sehingga praktik keuangan lebih mudah dievaluasi dari sisi 

substansi. 

Terakhir, tantangan implementasi harus diiringi dengan rekomendasi kebijakan yang 

realistis dan berkelanjutan. Pembuat kebijakan perlu menyeimbangkan kebutuhan stabilitas 

ekonomi, inklusivitas, dan nilai moral. Misalnya, memberi insentif pada lembaga keuangan yang 

benar‑benar menerapkan prinsip adil dan pembagian risiko, sekaligus memberlakukan sanksi 

untuk praktik yang simbolis.28 Penelitian lanjutan bisa mengevaluasi efektivitas kebijakan 

tersebut dan memberikan masukan agar sistem ekonomi yang lebih adil dan berkelanjutan dapat 

terwujud. 

7. Riba dalam Perspektif Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Konsep riba dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai larangan normatif, tetapi juga 

berkaitan erat dengan tujuan utama syariat Islam (maqāṣid al-syarī‘ah). Maqāṣid al-syarī‘ah 

menekankan perlindungan terhadap lima aspek pokok kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks ini, pelarangan riba bertujuan menjaga keadilan 

ekonomi serta melindungi harta masyarakat dari praktik eksploitasi. 

Riba bertentangan dengan prinsip hifẓ al-māl karena memungkinkan pemilik modal 

memperoleh keuntungan tanpa keterlibatan risiko. Pola ini menyebabkan akumulasi kekayaan 

pada kelompok tertentu dan menghambat peredaran harta secara adil. Islam memandang bahwa 

keuntungan yang sah harus diperoleh melalui aktivitas ekonomi produktif yang memberi 

manfaat bersama. 

Selain itu, riba juga berpotensi merusak tujuan hifẓ al-nafs dan hifẓ al-‘irdh. Beban utang 

berbunga sering kali menjerumuskan individu ke dalam tekanan ekonomi berkepanjangan, 

memicu kemiskinan struktural, serta melemahkan ketahanan sosial masyarakat. Oleh sebab itu, 

larangan riba berfungsi sebagai instrumen perlindungan sosial. 

Kajian literatur menunjukkan bahwa pendekatan maqāṣid memberikan kerangka 

komprehensif dalam memahami larangan riba, tidak hanya dari aspek hukum, tetapi juga dari 

sisi kemaslahatan umat secara luas.29 

 

8. Riba dan Prinsip Keadilan dalam Transaksi Muamalah 

Keadilan merupakan prinsip fundamental dalam transaksi muamalah Islam. Setiap akad 

 
27Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, Dampak Riba dalam Kehidupan 

Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer, Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 1, 

no. 4 (Desember 2024): 137–144. 
28Elif Pardiansyah, Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah Maliyyah dan Praktiknya dalam Bisnis Kontemporer, 

Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8, no. 2 (2022): 1270–1285 
29 Rozatul Ikhwa dan Rayyan Firdaus, “Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat 

Al-Qur’an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama,” Jurnal Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak 1, no. 4 (2024): 

98–105. 



10  

harus dilandasi kerelaan para pihak, kejelasan objek akad, serta keseimbangan hak dan 

kewajiban. Riba dinilai mencederai prinsip keadilan karena menciptakan keuntungan sepihak 

tanpa mempertimbangkan kondisi pihak lain. 

Dalam praktik riba, pemberi pinjaman memperoleh tambahan secara pasti, sedangkan 

peminjam menanggung seluruh risiko. Mekanisme ini bertentangan dengan prinsip al-ghunm bi 

al-ghurm, yaitu bahwa keuntungan harus sebanding dengan risiko yang ditanggung. Islam 

menolak transaksi yang menjamin keuntungan tanpa keterlibatan usaha. 

Literatur fiqh muamalah menjelaskan bahwa keadilan ekonomi diwujudkan melalui akad 

berbasis bagi hasil, seperti mudharabah dan musyarakah. Model ini memungkinkan pembagian 

keuntungan dan kerugian secara proporsional, sehingga tidak terjadi eksploitasi. 

Dengan demikian, pelarangan riba berfungsi sebagai upaya sistematis untuk menciptakan 

tatanan muamalah yang adil, transparan, dan beretika, serta memperkuat kepercayaan dalam 

hubungan ekonomi.30 

9. Riba dan Stabilitas Sistem Keuangan Islam 

Riba memiliki dampak signifikan terhadap stabilitas sistem keuangan. Sistem berbasis 

bunga mendorong pertumbuhan utang yang sering kali tidak didukung oleh aktivitas ekonomi 

riil. Ketidakseimbangan ini berpotensi menimbulkan krisis keuangan dan instabilitas ekonomi. 

Dalam perspektif ekonomi Islam, stabilitas sistem keuangan dicapai melalui keterkaitan 

langsung antara sektor keuangan dan sektor riil. Larangan riba mendorong transaksi berbasis 

aset dan menghindari spekulasi berlebihan, sehingga risiko sistemik dapat diminimalkan. 

Beberapa kajian menunjukkan bahwa sistem keuangan syariah relatif lebih tahan terhadap 

krisis karena menerapkan prinsip kehati-hatian dan pembagian risiko. Ketika risiko dan 

keuntungan dibagi secara adil, tekanan ekonomi tidak terpusat pada satu pihak saja.31 

Selain itu, literatur ekonomi Islam menegaskan bahwa penghapusan riba berkontribusi pada 

terciptanya sistem keuangan yang lebih stabil dan berkelanjutan, terutama dalam jangka 

panjang.32 

10. Riba dalam Konteks Globalisasi Ekonomi dan Etika Bisnis Islam 

Globalisasi ekonomi telah memperluas transaksi keuangan lintas negara dengan dominasi 

sistem berbasis bunga. Kondisi ini menimbulkan tantangan serius bagi umat Islam dalam 

menjaga kepatuhan terhadap prinsip syariah, khususnya terkait praktik riba dalam transaksi 

internasional. 

Dominasi instrumen keuangan ribawi seperti obligasi berbunga dan pinjaman luar negeri 

tidak hanya berdampak pada ketergantungan ekonomi, tetapi juga memengaruhi etika bisnis. 

Orientasi keuntungan semata sering kali mengabaikan nilai keadilan dan tanggung jawab sosial. 

Etika bisnis Islam menekankan kejujuran, keseimbangan, dan kemaslahatan. Riba 

dipandang bertentangan dengan nilai-nilai tersebut karena menciptakan relasi ekonomi yang 

eksploitatif. Oleh sebab itu, penghapusan riba menjadi bagian integral dari pembangunan etika 

bisnis Islam. 

Perkembangan keuangan syariah global menunjukkan upaya menghadirkan sistem ekonomi 

alternatif yang lebih adil dan etis. Hal ini menegaskan bahwa integrasi prinsip syariah dan etika 

bisnis Islam merupakan kebutuhan penting dalam menghadapi tantangan ekonomi global.33 

 
30 Elpianti Sahara Pakpahan, “Pengharaman Riba dalam Islam,” Al-Hadi 4, no. 2 (2019): 865–880. 
31 Komala Dewi, “Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,” JUREKSI: Journal of Islamic Economics and Finance 

2, no. 1 (2024): 221–236. 
32 Ahmad Hasan Ridwan, “Sistem Keuangan Islam dan Stabilitas Ekonomi,” Jurnal Ekonomi Syariah 5, no. 1 

(2020): 55–70. 
33 Abdul Ghofur, “Konsep Riba dalam Al-Qur’an,” La-Riba: Jurnal Ekonomi Islam 7, no. 1 (2016): 1–25. 



11  

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian literatur yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa riba merupakan 

konsep yang memiliki dimensi hukum, moral, dan sosial-ekonomi yang luas dalam Islam. Riba 

tidak hanya terbatas pada praktik pinjam-meminjam berbunga, tetapi juga dapat muncul dalam 

berbagai bentuk transaksi jual beli dan pembiayaan yang tidak memenuhi prinsip kesetaraan 

nilai, keadilan, dan pembagian risiko sebagaimana diatur dalam fiqh muamalah. Pengelompokan 

riba ke dalam beberapa jenis, seperti riba fadhl, riba yad, riba nasi’ah, dan riba qardh, 

menunjukkan bahwa larangan riba bertujuan menjaga keadilan substansial dalam setiap bentuk 

transaksi, bukan sekadar kepatuhan formal terhadap akad. Dengan demikian, pemahaman riba 

harus diletakkan dalam kerangka fiqh muamalah yang komprehensif agar tidak terjadi 

penyempitan makna maupun penyamaran praktik ribawi dalam transaksi ekonomi modern. 

Selain itu, praktik riba memiliki dampak negatif terhadap keadilan sosial dan stabilitas 

sistem ekonomi, baik pada tingkat individu maupun masyarakat. Riba berpotensi memperkuat 

ketimpangan ekonomi, melemahkan solidaritas sosial, serta meningkatkan risiko instabilitas 

keuangan akibat akumulasi utang berbasis tambahan waktu. Oleh karena itu, penguatan literasi 

fiqh muamalah, peningkatan kesadaran etis pelaku ekonomi, serta pengembangan alternatif 

transaksi syariah yang berlandaskan prinsip keadilan dan pembagian risiko menjadi kebutuhan 

mendesak. 

 
REFERENSI 

"Fiqih Riba" PDF digital, diakses Desember 25, 2025 

"Konsep Riba dalam Al-Qur'an: Studi Komparatif Pemikiran," Repositori UIN SGD, diakses 

Desember 25, 2025 

"Konsep Riba Dalam Perekonomian Islam," PDF digital (JUREKSI), diakses Desember 25, 

2025, 

"Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan," PDF buku panduan digital 

(JIEAP, 2024), diakses Desember 25, 2025, 

Abdul Ghofur, “Konsep Riba dalam Al-Qur’an,” La-Riba: Jurnal Ekonomi Islam 7, no. 1 

(2016): 1–25. 

Ahmad Hasan Ridwan, “Sistem Keuangan Islam dan Stabilitas Ekonomi,” Jurnal Ekonomi 

Syariah 5, no. 1 (2020): 55–70. 

Ahmad Muhtadi Anshor et al., “Konsep Riba Dalam Fiqih Muamalah Maliyyah dan Praktiknya 

Dalam Bisnis Kontemporer,” Jurnal Jejaring Ekonomi Islam 2, no. 1 (2022): 1–20. 

Ahmad Muhtadi Anshor, Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah, PDF digital (JEI, 2022), diakses 

Desember 25, 2025 

Ahmad Muhtadi Anshor, Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah, PDF digital (JEI, 2022), diakses 

Desember 25, 2025 

Aida Efendi et al., Dampak Riba dalam Kehidupan Ekonomi, Hikmah 1, no. 4 (Desember 

2024): 77–80. 

Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, Dampak Riba 

dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer, Hikmah: Jurnal 

Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024): 12–15. 

Aida Efendi, Carina Septiani, Saidah Syakira, Taura Zilhazem, dan Wismanto, Dampak Riba 

dalam Kehidupan Ekonomi: Perspektif Syariah dan Ekonomi Kontemporer, Hikmah: Jurnal 

Studi Pendidikan Agama Islam 1, no. 4 (Desember 2024): 137–144. 

Elif Pardiansyah, Konsep Riba dalam Fiqih Muamalah Maliyyah dan Praktiknya dalam Bisnis 



12  

Kontemporer, Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8, no. 2 (2022): 1270–1285 

Elpianti Sahara Pakpahan, “Pengharaman Riba dalam Islam,” Al-Hadi 4, no. 2 (2019): 865–880. 

Evi Kurnia, Halimah Basri, dan Achmad Abubakar, “Konsep Riba: Makna dan Implikasinya 

dalam Perekonomian Islam (Tinjauan QS. al-Baqarah: 275–276),” Economics and Digital 

Business Review 4, no. 2 (2023): 217–223. 

F.R. Albanjari, Lembaga Keuangan Syariah, PDF digital (UMPO Repository, 2023), diakses 

Desember 25, 2025, 

Hardiwinoto, Kontroversi Produk Bank Syariah, PDF digital (Unimus Repository), diakses 

Desember 25, 2025, 

Harmaini, Pengantar Ekonomi Syariah: Konsep, Prinsip, dan Praktik, PDF digital (Trisakti 

Repository), diakses Desember 25, 2025 

Komala Dewi, “Konsep Riba dalam Perekonomian Islam,” JUREKSI: Journal of Islamic 

Economics and Finance 2, no. 1 (2024): 221–236. 

M. Megawati, Fiqh Muamalah dan Riba, PDF tesis digital (PTIQ Repository, 2020), diakses 

Desember 25, 2025, 

Megawati, Kajian Riba dalam Literatur Fiqh Klasik dan Kontemporer (Jakarta: Repository 

PTIQ, 2017). 

Retna Dwi Estuningtyas, Konsep Riba dalam Sistem Ekonomi Islam: Tinjauan Kritis Atas 

Pemikiran Timur Kuran, Al‑Musyarakah: Jurnal Ekonomi Syariah 4, no. 1 (Desember 

2024): 17–18. 

Ridwan Hardiyanti, Achmad Abubakar, dan Muhammad Sadiq Sabri, “Konsep Jual Beli Online 

dalam Al-Qur’an,” Jurnal Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 8, no. 1 (2023): 

23–42. 

Rozatul Ikhwa dan Rayyan Firdaus, “Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi 

Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur’an, Hadis, dan Pendapat Para Ulama,” Jurnal Ilmiah 

Ekonomi, Akuntansi, dan Pajak 1, no. 4 (2024): 98–105. 

Vivih Aprianingsih dan Yulia Rachmawati, “Pemahaman Tentang Konsep Kredit Jual Beli 

Menjadi Riba di Masyarakat,” Prosiding Pekan Ilmiah Mahasiswa UNIS 1, no. 1 (2021): 

461–469. 

Wahbah al-Zuḥailī, Al-Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-Manhaj (Depok: 

Gema Insani, 2013), jil. 2, 123. 


