
9  

Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam 
Vol 6, No 12, 2025 

 

RITUAL PELAKSANAAN IBADAH HAJI: STUDI KASUS PADA JAMAAH 

BUGIS DI KECAMATAN PAMMANA KABUPATEN WAJO 
 

Muammar A. Wahid1, Muhammadiyah Amin2, Darmawati3 

muammarabidinwahid@gmail.com1, muhammadiyah.amin@uin-alauddin.ac.id2, darmawati.h@uin-

alauddin.ac.id3  

UIN Alauddin Makassar 

 

 ABSTRAK 

Pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana ritual pelaksanaan ibadah haji pada jamaah Bugis di Kecamatan 

Pammana Kabupaten Wajo. Pokok masalah tersebut terangkum ke dalam beberapa submasalah atau pertanyaan 

penelitian, yaitu: bagaimana latar belakang ritual pelaksanaan ibadah haji, bagaimana bentuk ritual pelaksanaan ibadah 

haji, dan bagaimana tujuan ritual pelaksanaan ibadah haji pada jamaah Bugis di Kecamatan Pammana Kabupaten 

Wajo.Jenis penelitian ini adalah penelitian lapangan dengan menggunakan metode penelitian kualitatif. Adapun 

pendekatan yang digunakan adalah pendekatan studi kasus. Sumber data penelitian ini adalah tokoh adat, tokoh 

masyarakat, tokoh agama, pemuda dan masyarakat Pammana. Metode pengumpulan data yang digunakan adalah 

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Teknik pengelolahan dan analisis data yang digunakan antara lain: 

reduksi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian mengemukakan bahwa latar belakang 

pelaksanaan ibadah haji didasari oleh konteks historis dan sosial-religius masyarakat Bugis Pammana. Islam dan adat 

sebagai pilar kehidupan sosial Bugis. Fungsi sosial dan simbolik ritual haji. Penguatan Spiritualitas Kolektif. 

Kemudian hasil analisis mengungkapkan bentuk ritual ada tiga fase utama, Pertama sebelum keberangkatan adalah: 

Mabbaca-baca, menitip foto, mappasicoco esso, mannosalo, massio lipa ko possi bolae. Kedua selama di Tanah Suci 

adalah barzanji setiap hari jumat dan setiap malam ketika jamaah sudah di Makkah, mabbau batu lotong, mappatoppo. 

Ketiga Pasca kepulangan adalah upacara penyambutan yang tidak menginjakkan kaki di tanah, syukuran, dan 

pemberian gelar haji. Adapun tujuan dari pelaksanaan ritual adalah penyucian diri, peneguhan tauhid, solidaritas, 

kebersamaan, empati komunal, dan meneguhkan identitas Bugis Islami serta pembentukan kepribadian. Penelitian ini 

memiliki implikasi dalam khazanah keilmuan, Penelitian ini berkontribusi pada kajian antropologi agama dan Islam 

Nusantara dengan menegaskan bahwa ritual dapat menjadi medium integrasi antara nilai religius dan budaya. 

Penelitian ini juga menghadirkan kesadaran tentang kebijakan secara akademis maupun oleh masyarakat lokal sendiri 

dalam merevitalisasi tradisi yang dianggap masih relevan dengan konteks zaman.  

Kata Kunci: Ritual Ibadah Haji Bugis, Adat Dan Islam Pammana, Antropologi Agama. 

 

PENDAHULUAN 

Islam memiliki lima rukun utama sebagai fondasi dalam beragama. Rukun tersebut 

meliputi syahadat, salat, puasa, zakat, dan haji. Dari kelima rukun tersebut, haji menempati 

posisi terakhir dan hanya diwajibkan bagi mereka yang memiliki kemampuan, sebagaimana 

ditegaskan dalam firman Allah swt.  QS Ali ‘Imram/3: 97. 

ِ  عَلَى النَّاسِ  حِج   الْبيَْتِ  مَنِ  اسْتطََاعَ  اِليَْهِ  سَبيِْلً   وَلِِلٰ

mailto:muammarabidinwahid@gmail.com1
mailto:muhammadiyah.amin@uin-alauddin.ac.id2
mailto:darmawati.h@uin-alauddin.ac.id3
mailto:darmawati.h@uin-alauddin.ac.id3


10  

Terjemahnya : 

Dan di antara kewajiban manusia terhadap Allah adalah melaksanakan ibadah haji ke 

Baitullah, yaitu bagi mereka yang mampu melakukan perjalanan ke sana.1 

Ketentuan yang Allah swt. tetapkan bagi umat Islam itu merupakan kemudahan, karena 

ibadah haji dilaksanakan di tempat yang sudah ditentukan yaitu baitullah yang berada di 

Makkah. Hal ini menjadikan haji tidak dilaksanakan secara langsung seperti syahadat atau setiap 

hari seperti halnya salat, ataupun setiap tahun seperti puasa dan zakat. Hal ini menjadikan umat 

Islam memiliki kesempatan mempersiapkan diri, baik dari segi jasmani, rohani maupun finansial 

sebelum menjalankan ibadah haji. Haji menjadi spesial bagi mereka yang mampu 

melaksanakannya, bahkan kerabat, sanak saudara juga ikut bahagia ketika ada keluarga mereka 

yang akan berhaji. 

Ibadah haji merupakan salah satu syiar Allah swt., yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad saw. sebagai ibadah wajib, namun kewajibannya tidak bersifat memaksa, melainkan 

hanya berlaku sekali seumur hidup bagi yang memiliki kemampuan (man istaṭāʿa ilayhi 

sabīlān). Frasa “bagi yang mampu” menunjukkan bahwa syariat ini hanya diwajibkan bagi 

mereka yang diberi kelapangan oleh Allah swt., baik dari segi kesehatan, finansial, maupun 

kesiapan spiritual.2  

Dalam penafsiran QS. Āli ʿImrān ayat 97, Ibnu Katsir menegaskan bahwa kewajiban haji 

hanya berlaku bagi mereka yang memiliki kemampuan (man istaṭāʿa ilayhi sabīlān). Makna 

“mampu” mencakup kondisi fisik yang sehat, ketersediaan sarana transportasi dan bekal yang 

cukup, serta kecukupan finansial tanpa mengabaikan kewajiban keluarga. Selain itu, aspek 

spiritual juga dipandang penting sebagai kesiapan iman dalam menjalankan ibadah, meskipun 

penafsiran klasik lebih menekankan pada dimensi fisik dan materil karena sifatnya yang 

konkret. Ungkapan “bagi yang mampu” menjadikan ibadah haji dipandang sakral, sebab 

pelaksanaannya diyakini hanya bagi mereka yang mendapatkan panggilan dari Allah swt. Allah 

memberikan kemampuan dari sisi kesehatan, finansial, maupun keimanan agar seorang Muslim 

dapat menunaikan rukun Islam yang kelima.3 

 Karena pelaksanaannya yang tidak menentu dan dianggap sakral menjadikan ibadah haji 

yang hanya bisa dilaksanakan ketika sudah mampu dan terpanggil oleh Allah swt. membuat 

beberapa daerah pada masyarakat muslim mempunyai tradisi atau ritual-ritual dalam 

melaksanakan rukun Islam yang kelima. Baik itu ritual pra-keberangkatan ke tanah suci, ritual 

ketika berada di tanah suci, ritual ketika selesai semua rukun haji, dan ritual setelah kembali dari 

tanah suci. Ritual-ritual yang dilakukan beragam dan mempunyai makna tersendiri bagi jamaah 

haji. 

Di sejumlah daerah, calon jamaah haji biasanya mengadakan acara khusus yang berisi 

tradisi sebelum keberangkatan ke tanah suci sebagai bentuk doa dan harapan keselamatan 

selama perjalanan. Ketika berada di tanah suci, banyak di antara mereka mengikuti nasihat dari 

kerabat yang telah berhaji sebelumnya untuk melaksanakan ritual tertentu yang diyakini sebagai 

penanda sahnya ibadah haji mereka. Setelah kembali ke tanah air, para jamaah disambut dengan 

penuh sukacita melalui upacara atau ritual penyambutan yang menjadi simbol rasa syukur dan 

penghormatan atas selesainya perjalanan ibadah tersebut. 

Indonesia memiliki banyak daerah dan suku. setiap daerah dan suku memiliki ritual 

 
1Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’ān dan Terjemahnya (Jakarta: PT Sinergi Pustaka Indonesia, 

2021), h. 62. 
2M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati, 

2002), h. 208–210. 
3Isma‘il Ibn ‘Umar Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Aẓim, Juz 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,), h. 305-310. 



11  

tersendiri, khususnya suku Bugis yang mendiami daerah Sulawesi, mereka memiliki beragam 

ritual dalam adat mereka yang sudah turun temurun dan masih terus dilaksanakan seperti: 

Ritual dalam perkawinan, setelah akad mengharuskan Mappasikarawa (sentuhan pertama), 

yang mempertemukan mempelai laki-laki dan perempuan untuk pertama kalinya setelah akad. 

Tradisi ini ditandai sentuhan pertama mempelai laki-laki kepada istrinya, seperti menyentuh 

dada, ubun-ubun, tangan, atau perut yang masing-masing mengandung simbol harapan rezeki, 

ketaatan, keharmonisan, dan kecukupan dalam rumah tangga.4 

Ritual pindah rumah yang mengharuskan Maccera’ bola ( menyembelih hewan untuk 

rumah), dilakukan oleh masyarakat Bugis sebagai bentuk rasa syukur kepada Allah swt., atas 

selesainya pembangunan rumah dan doa agar penghuni rumah diberi keselamatan, keberkahan, 

serta kesejahteraan. Prosesi ini biasanya melibatkan penyembelihan hewan dan doa yang 

dipimpin oleh tokoh adat atau agama, sehingga mengandung makna spiritual sekaligus 

memperkuat solidaritas sosial di masyarakat.5 

Ritual Mattampung yang berasal dari kata tampung yang berarti kuburan. Tradisi ini 

merujuk pada kegiatan memperbaiki makam keluarga yang telah meninggal, yang semula hanya 

ditandai dengan batu sederhana kemudian diperbaharui menggunakan semen atau nisan agar 

terlihat lebih layak. Asal-usul mattampung tidak diketahui secara pasti, namun diyakini 

merupakan warisan nenek moyang masyarakat Bugis. Praktik ini dipahami masyarakat sebagai 

sarana untuk mendoakan orang yang telah meninggal secara bersama-sama, dengan keyakinan 

bahwa doa tersebut dapat memberikan kelapangan di alam kubur, menambah amal, serta 

meringankan azab yang mungkin diterima almarhum.6  

Dalam hal ibadah seperti menyambut tanggal 10 bulan Muharram dalam kalender Islam 

dengan membuat bubur tujuh rupa sebagai bentuk syukur kepada Allah swt. begitu pula dalam 

hal ibadah haji. Ritual haji sudah ada sejak dahulu bahkan ketika zaman Nabi Adam a.s. yang 

mana beliau diajarkan oleh malaikat untuk melakukan tawaf sebanyak tujuh kali dan setelahnya 

salat dua rakaat. Bagi jamaah Bugis, mereka membawa tradisi dan adat mereka sendiri  dalam 

melaksanakan ibadah haji seperti memakai pakaian adat yang menjadikan ritual haji merupakan 

sebuah identitas yang memiliki peran memperkuat budaya Bugis.7 

Ritual haji yang sakral mempunyai proses yang rumit dan unik serta penuh pengorbanan. 

Bagi masyarakat Bugis, ritual haji yang dilakukan memiliki makna yang dalam dan sangat 

penting yang menjadi puncak dari perjalanan spiritual.8 Beberapa daerah mempunyai tradisi 

dimana mereka yang biasanya akan berangkat ke tanah suci biasanya akan dititipkan sebuah 

foto, ini menjadi sebuah tradisi dimana foto yang sudah sampai di tanah suci menjadi doa bahwa 

foto akan disusul oleh pemiliknya tahun berikutnya.9  Tidak hanya itu mereka yang telah 

melaksanakan ibadah haji dan pulang ke tanah air akan secara otomatis mendapatkan status 

 
4Andi Fauziyah Hijrina Fatimah, “Tradisi Appabottingeng (pesta perkawinan) Masyarakat Suku Bugis 

Sulawesi Selatan: Perspektif Teori Perubahan Sosial Alvin Boskoff ”, Titian: Jurnal Ilmu Humaniora, 8.2 
(2024), h. 437. 

5Sarina Nur Kalbi, “Maccera’ Bola : Tradisi Suku Bugis Di Desa tanete Rilau, Kabupaten Barru Sesuai Dengan 
Perspektif Islam”, Jurnal Pinisi: Journal of art, humanity & social studies, 3.1 (2023), h. 103. 

6Iin Parningsih, “Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis dalam Kajian Living Qur’an: Studi Desa 
Barugae Kabupaten Bone Sulawesi Selatan”, Jurnal Pappasang I, 3.2 (2021), h. 68. 

7H. Mattulada, “Sejarah dan Kebudayaan Bugis”, Jurnal Antropologi Indonesia, 13.2, h. 123. 
8A. Hamid, “Ritual Haji Dalam Perspektif Masyarakat Bugis”, Jurnal Studi Islam, 12.1, h. 15. 
9Mas’udi, “Ritualitas Ibadah Haji Dalam Perspektis Al-Qur’an dan Antropologi”, Jurnal Hermeneutik, 7.1 

(2013), h. 201. 



12  

yang tinggi di tengah masyarakat dan memiliki tanggung jawab moral yang besar.10 Mereka 

akan mendapatkan tambahan panggilan Aji yang bermakna telah melaksanakan haji. 

Ritual masyarakat Bugis yang berhubungan dengan agama mempunyai banyak pertanyaan 

karena menyangkut syariat, bukan hanya sebatas tradisi turun-temurun tapi ada nilai yang harus 

sesuai dengan syariat Islam, sehingga tidak menimbulkan kemusyrikan, bid’ah atau hal yang 

bertentangan dengan keimanan seseorang, ibadah yang mempunyai syarat sah tidak boleh 

ditambah dengan hal-hal yang bertentang dengan al-Qur’an dan Sunnah Nabi. sehingga ibadah 

yang dilakukan tidak sia-sia dan mendapatkan pahala dari Allah swt. Perlu kajian mendalam dan 

hal ini dapat menjadi landasan ritual tersebut sesuai dalil al-Qur’an, Hadis, Ijma, Qiyas ataupun 

Atsar, sehingga tidak membatalkan ibadah atau menimbulkan kemungkaran dalam masyarakat 

ataupun individu. 

Sebagian besar umat Islam yang berada di tanah suci berusaha melaksanakan ritual 

mencium Hajar Aswad. Amalan ini merupakan sunnah yang pernah dilakukan oleh Rasulullah 

saw., namun jika dilihat dalam konteks zaman sekarang, praktik tersebut sering kali kurang 

kondusif. Hal ini disebabkan oleh padatnya jamaah dari berbagai negara yang berdesakan untuk 

melaksanakan ritual tersebut, sehingga kerap menimbulkan kesulitan, saling dorong, bahkan 

menyebabkan sebagian jamaah terjatuh. Dalam kaidah Fiqh ditegaskan bahwa: 

 11.درء المفاسد أولى من جلب المصالح

Artinya: 

Menghilangkan keburukan lebih utama daripada mengambil kebaikan. 

Banyak dari masyarakat Bugis menjadikan mencium hajar aswad sebagai niat salah satu 

syarat sah bagi mereka ketika ibadah haji ataupun umrah. Hal ini dikarenakan ritual yang turun 

temurun diajarkan kepada mereka yang dilakukan oleh orang-orang terdahulu tanpa melihat 

apakah masih relevan dengan zaman sekarang dan kurangnya ilmu yang dimiliki. 

Dengan demikian, peneliti menetapkan masyarakat Bugis Pammana sebagai subjek 

penelitian dengan tujuan untuk mengkaji praktik ritual dalam pelaksanaan ibadah haji. Fokus 

kajian ini mencakup latar historis ritual yang berkembang di kalangan masyarakat Bugis 

Pammana, pemaknaan simbolis dari ritual tersebut, tata cara pelaksanaannya, serta tujuan dan 

pengaruhnya terhadap kehidupan sosial-keagamaan mereka. Selain itu, penelitian ini juga 

berupaya menelaah keterkaitan ritual masyarakat Pammana dengan ajaran Islam. Hal ini 

berangkat dari kenyataan bahwa Pammana merupakan bagian dari wilayah kerajaan Cina Islam 

di Sulawesi Selatan yang termasuk dalam komunitas Bugis, sehingga tradisi ritual yang 

diwariskan oleh leluhur tetap lestari hingga kini, khususnya dalam konteks ibadah haji yang 

sarat dengan makna filosofis dan religius.12 

 

METODE 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan rancangan deskriptif. Penelitian 

kualitatif adalah suatu rancangan penelitian yang mendeskripsikan fenomena sasaran penelitian 

secara ilmiah.  Dan deskriptif adalah metode untuk mengamati permasalahan secara sistematis 

dan akurat mengenai fakta dan sifat objek tertentu.  Jenis penelitian deskriptif kualitatif yaitu 

 
10Sakirman, “Ritual Haji dan Sejarah Agama (Telaah Atas karya William R. Roff)”, Jurnal harmoni: 

Multikultural & Multireligius, 17.2, h. 375. 
11Muhammad Sidqi bin Ahmad Al-Burnu, Al-Wajiz Fii Idhaahi Qawaid Fiqh Kulliyah, 4 ed (Beirut: Muassasah 

Risalah ‘Alamiyyah, 1997). h. 265.  

12Ian Caldwell dan Kathryn Wellen. “Finding Cina: A New Paradigm for Early Bugis History”, Bijdragen tot de 

Taal-Land- and Volkenkunde 173 (2017), h. 296. 



13  

penelitian yang akan mendeskripsikan atau menggambarkan hal-hal yang terkait dengan ritual 

pelaksanaan haji dengan mengumpulkan data dan dinyatakan dalam bentuk kata-kata, yang 

disusun dalam kalimat, misalnya kalimat hasil wawancara antara peneliti dan informan.  Data 

yang diperoleh disajikan dalam bentuk deskripsi dan tidak menggunakan prosedur analisis 

statistik atau cara kuantifikasi lainnya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Latar Belakang Dilakukannya Ritual Haji Dalam  Adat Bugis Pammana Kabupaten 

Wajo 

Latar Belakang Sosio-Kultural dan Keagamaan 

Masyarakat Bugis Pammana memadukan adat (ade’) dan agama (Islam) sebagai dua pilar 

moral yang saling melengkapi. Nilai-nilai budaya seperti ade’, ada tongeng, warani, getteng, 

dan siri’ menjadi dasar dalam memahami ajaran Islam sejak penyebarannya pada abad ke-17. 

Ritual haji berkembang sebagai bentuk akulturasi antara Islam dan adat. Tradisi tersebut 

diwariskan secara turun-temurun (pappaseng), dipandang sebagai amanah leluhur, dan tidak 

dianggap bertentangan dengan syariat. 

Para informan seperti Hj. Wardiana, H. Abdul Gani, Hj. Junaedah, dan Ustaz Muhammad 

Aris menegaskan bahwa ritual haji adalah praktik budaya yang sarat nilai Islam, terutama doa, 

sedekah, dan solidaritas sosial. 

Dalam perspektif teori: 

• Hazairin: adat diterima selama tidak bertentangan dengan tauhid. 

• Turner: haji adalah proses liminal yang mengubah status sosial. 

• Ali Syari’ati: haji adalah perjalanan spiritual kolektif dan kesetaraan manusia di hadapan 

Tuhan. 

Islam dan Adat Sebagai Pilar Sosial Bugis 

Haji dipandang tidak hanya sebagai ritus individu, tetapi peristiwa komunal. 

Keberangkatan seorang jamaah dianggap sebagai keberkahan untuk seluruh kampung. 

Masyarakat melakukan gotong royong (mappasitinaja), saling membantu menyiapkan acara, 

dan berbagi makanan. 

Solidaritas sosial ini mencerminkan integrasi antara: 

• nilai pesse (empati), 

• gotong royong, 

• dan nilai-nilai Islam seperti shalawat dan doa. 

Pandangan Syari’ati tentang haji sebagai simbol kebersamaan sangat sesuai dengan 

konteks Bugis Pammana. 

Fungsi Sosial dan Simbolik Haji 

Haji memberi legitimasi moral dan meningkatkan status sosial seseorang. Gelar “Aji” atau 

“Haji” menjadi tanda kehormatan, siri’, dan keteladanan. 

Motivasi masyarakat tidak hanya spiritual, tetapi juga sosial dan simbolik. 

Persepsi bahwa haji adalah “panggilan Allah” menegaskan keyakinan teologis bahwa 

rezeki dan kemampuan berhaji adalah kehendak Ilahi. 

Spiritualitas Kolektif 

Ritual seperti barzanji, doa bersama, dan selamatan memperkuat spiritualitas komunal. 

Masyarakat mengalami communitas (Turner), yaitu rasa persatuan spiritual tanpa memandang 

status sosial. 

B. Bentuk-Bentuk Ritual Haji Bugis Pammana 

1. Struktur Umum Ritual 



14  

Tiga fase ritual mengikuti model Turner: 

1. Pra-keberangkatan (separation) 

2. Di Tanah Suci (liminality) 

3. Pasca-kepulangan (reaggregation) 

Fase-fase ini menandai perubahan status jamaah menuju identitas baru sebagai Aji. 

2. Ritual Pra-Keberangkatan 

a. Mabbaca-baca dan Barzanji 

Inti ritual adalah doa keselamatan, pembacaan shalawat, sedekah, dan kebersamaan. 

Selain itu dilakukan: 

• saling memaafkan, 

• pembagian makanan, 

• kadang pemotongan hewan, 

• pembacaan barzanji sebagai wujud cinta kepada Nabi. 

Ritual ini memperkuat solidaritas dan keseimbangan spiritual: 

– Sesuai Syari’ati (fungsi humanistik), 

– Sesuai Turner (fase liminal), 

– Sesuai Hazairin (adat yang halal secara syariat). 

b. Menitip Amplop dan Foto 

Masyarakat menitipkan: 

• Amplop berisi uang → disedekahkan di Tanah Suci. 

• Foto → disimpan di Arafah sebagai simbol harapan (jodoh, rezeki, haji). 

Dalam perspektif Islam: 

• Sedekah → sesuai syariat. 

• Titip foto → boleh jika hanya simbol; tidak boleh jika diyakini membawa berkah. 

c. Mappasicoco Esso, Mallise Kopero, dan Diadzani 

Ritual meliputi: 

• Penentuan hari baik, 

• Penyusunan koper oleh orang pintar, 

• Pembacaan doa, 

• Azan sebelum berangkat, 

• Penyiraman tangga rumah. 

Tindakan ini menunjukkan kesiapan spiritual dan sosial. Namun unsur magis seperti 

ketergantungan pada orang pintar tidak sepenuhnya sejalan dengan tauhid (Hazairin). 

d. Mannosalo Kiatturengetta (Ziarah Leluhur) 

Jamaah haji mengunjungi makam leluhur, terutama Petta Langkanangnge, sebagai bentuk 

penghormatan. Ritual disertai: 

• doa oleh orang pintar, 

• barzanji oleh ustaz, 

• sesaji ketan empat warna (hitam, putih, merah, kuning), 

• dua belas jenis masakan. 

Makna simbolik warna ketan: 

• Merah: langit 

• Hitam: tanah 

• Kuning: air 

• Putih: ruh 

Dalam perspektif Islam: 

• Ziarah kubur dan doa → dibolehkan. 



15  

• Meminta restu kepada leluhur → tidak sesuai tauhid. 

• Sesaji boleh hanya jika dipahami sebagai simbol budaya, bukan ritual sakral. 

Massio Lipa di Possi Bolae & Penyimpanan Sisa Makanan 

Dalam ritual pra-keberangkatan haji masyarakat Bugis Pammana, terdapat tradisi: 

• Massio lipa di possi bolae: sarung yang digunakan tidur diikat di tengah rumah dengan doa 

keselamatan. Sarung hanya boleh dibuka sendiri oleh jamaah saat ia kembali, sebagai simbol 

bahwa perjalanan hajinya selesai dengan selamat. 

• Menyimpan bekas makanan di bawah tempat tidur: setelah barzanji dan makan bersama, 

sisa makanan diletakkan di atas nampan lalu disimpan di bawah ranjang. Nampan tersebut 

tidak boleh dicuci hingga jamaah pulang dan dibersihkan sendiri. Hal ini dimaknai sebagai 

simbol hubungan batin antara jamaah, rumah, dan perjalanan spiritual yang sedang 

berlangsung. 

Tradisi lain yang mengiringi: 

• Memohon restu orang tua, 

• Barzanji, 

• Ziarah kubur, 

• Menyiapkan 12 lauk dan 4 macam ketan sebagai simbol keseimbangan dan kelengkapan 

niat, 

• Melaksanakan salat sunnah safar dua rakaat. 

Menurut informan (Hj. Junaedah & Hj. Indo Tana), kebiasaan ini diwariskan oleh orang 

tua zaman dahulu dan dimaknai sebagai simbol keselamatan, bukan kewajiban teologis. 

Analisis Teoretis: 

• Menurut Hazairin, tradisi ini bersifat kultural, bukan syar’i, dan dibolehkan selama 

tidak diyakini memiliki kekuatan supranatural. 

• Dalam perspektif Turner, ini adalah fase separation dan liminality, penanda pelepasan 

diri dari kehidupan profan menuju sakral. 

• Syari’ati menganggap praktik simbolik semacam ini kurang rasional secara teologis, 

namun tetap dipahami sebagai ekspresi kultural masyarakat. 

Ritual di Tanah Suci 

a. Barzanji oleh keluarga selama jamaah berhaji 

Setiap malam Jumat, keluarga jamaah melakukan mabbarazanji dan mabbaca-baca 

selama tujuh hari pertama di Mekah. Mereka menyiapkan kue dan makanan sebagai sedekah 

dan doa keselamatan. 

Makna sosialnya: 

• Menjaga ikatan spiritual keluarga-jamaah, 

• Memperkuat solidaritas komunal, 

• Menjadi simbol dukungan moral bagi jamaah. 

Analisis: 

• Sesuai konsep Syari’ati, haji adalah ibadah kolektif yang mempersatukan umat. 

• Simbol-simbol khusus (angka, jenis kue) bersifat adat, bukan syariat (Hazairin). 

• Dalam teori Turner, ritual ini memperkuat communitas meski dilakukan dari tempat 

berbeda. 

b. Mabbau Batu Lotongnge (Mencium Hajar Aswad) 

Masyarakat Bugis Pammana memandang mencium Hajar Aswad sebagai puncak 

penyempurnaan haji. Banyak jamaah bahkan membayar jasa agar dapat mencapainya. 

Sebagian menganggap haji belum sempurna tanpa mencium batu tersebut. 

Wawancara (Hj. Mare, Hj. Junaedah, Hj. Herlina) menunjukkan bahwa ritual ini memiliki: 



16  

• Dimensi emosional mendalam, 

• Status adat tinggi, 

• Nilai spiritual sebagai bentuk kepasrahan total kepada Allah. 

Analisis: 

• Secara syariat, mencium Hajar Aswad adalah sunnah, bukan syarat sah haji. 

• Bila diyakini wajib, maka bertentangan dengan syariat (Hazairin). 

• Namun secara makna eksistensial, ia sejalan dengan interpretasi spiritual Syari’ati. 

• Dalam teori Turner, pengalaman ini memperkuat rasa penyatuan dan kesetaraan 

(communitas) umat. 

c. Mappatoppo 

Ritual mappatoppo dilakukan setelah menyelesaikan rukun haji, biasanya: 

• Di Arafah setelah wukuf, 

• Di Mina setelah jumrah, 

• Atau setelah tawaf haji. 

Dipimpin ustaz pembimbing dan diakhiri dengan: 

• Sedekah sarung, 

• Pemakaian surban bagi laki-laki, 

• Pemakaian talili bagi perempuan. 

Maknanya: 

• Tanda syukur, 

• Penyucian diri, 

• Pengukuhan status spiritual sebagai “orang baru”. 

Analisis: 

• Menurut Syari’ati, ini adalah momen internalisasi nilai haji. 

• Menurut Turner, ini fase reaggregation, peneguhan identitas baru. 

• Dalam pandangan Hazairin, adat ini sah sebagai ekspresi budaya selama tak dianggap 

wajib agama. 

c. Ritual Pasca-Kepulangan 

a. Tidak Menginjak Tanah 

Saat tiba di rumah, jamaah tidak boleh menginjak tanah. Biasanya ia digendong masuk 

oleh keluarga sebagai simbol: 

• Ia telah mencapai kesucian (naik) dan tidak boleh “turun” secara simbolik, 

• Ia memasuki kembali kehidupan profan dengan status spiritual baru. 

Ritual dilanjutkan dengan: 

• Barzanji, 

• Ziarah kubur leluhur. 

Analisis: 

• Simbolis dan kultural, bukan ajaran Islam; tidak bertentangan selama tidak diyakini 

memiliki kekuatan magis (Hazairin). 

• Dalam teori Turner, ini bagian dari aggregation—kembalinya individu ke struktur sosial 

dengan status baru. 

b. Mabbaca-baca dan Syukuran 

Syukuran dilakukan di rumah: 

• Pemotongan kambing, 

• Doa keselamatan, 

• Jamaah mengenakan pakaian adat mispa. 



17  

Setelah itu jamaah ziarah kubur untuk menyambungkan kembali hubungan spiritual 

dengan leluhur. 

Praktik ini memperkuat: 

• Solidaritas sosial, 

• Rasa syukur kolektif, 

• Identitas religius komunal. 

c. Perubahan Status Sosial (Gelar Aji) 

Seseorang yang telah berhaji mendapat gelar Aji, misalnya “Aji Kening”. 

Implikasinya: 

• Peningkatan status sosial, 

• Tuntutan moral lebih tinggi, 

• Menjadi teladan dalam komunitas (memimpin doa, menjaga akhlak). 

Analisis: 

• Sesuai living Islam (Hazairin) selama tidak menimbulkan hierarki berlebihan. 

• Dalam teori Turner, ini adalah transformasi status. 

• Syari’ati mengingatkan agar kesalehan tidak dijadikan simbol sosial semata, tetapi 

aktualisasi nilai spiritual. 

Tujuan Religius–Spiritual: Penyucian Diri dan Peneguhan Tauhid 

Pra-haji mengandung makna penyucian batin, penjernihan niat, dan penguatan tauhid. 

Ritual seperti mabbaca-baca, doa bersama, dan saling memaafkan dipahami sebagai proses 

membersihkan hati sebelum memasuki ibadah haji. 

• H. Abdul Gani menjelaskan bahwa ritual pra-haji adalah nadzar, bentuk permohonan 

keselamatan, dan cara “membersihkan diri” dari iri, dendam, serta menyerahkan semua 

urusan kepada Allah. 

• Hj. Ledeng menegaskan keyakinan bahwa haji adalah “panggilan Allah”, bukan sekadar 

kemampuan finansial. 

Secara teoretis: 

• Syari’ati: haji adalah perjalanan eksistensial menuju Tuhan. 

• Hazairin: tradisi dibolehkan selama tidak bertentangan dengan tauhid. 

Ritual pra-haji berfungsi sebagai fase penyucian moral, sosial, dan spiritual yang 

memadukan ajaran Islam dengan adat Bugis. 

Tujuan Sosial: Solidaritas, Kebersamaan, dan Empati Komunal 

Haji dipandang sebagai peristiwa kolektif yang melibatkan seluruh komunitas. Masyarakat 

bergotong-royong menyiapkan makanan, kue, barzanji, dan membantu proses keberangkatan. 

• Hj. Indo Tana menjelaskan bahwa keluarga dan tetangga “saling membantu” sebagai 

bentuk kebahagiaan atas keberangkatan jamaah ke Tanah Suci. 

Fungsi sosial ini: 

• memperkuat persaudaraan, 

• menciptakan empati komunal, 

• menjadi sarana pendidikan sosial bagi generasi muda. 

Dalam teori: 

• Turner: fenomena ini mencerminkan communitas, hubungan sosial yang egaliter. 

• Hazairin: gotong royong merupakan nilai universal yang menyatu dalam praktik 

keagamaan lokal. 

3. Tujuan Kultural: Peneguhan Identitas Islam Bugis 

Ritual haji menjadi sarana memperkuat identitas “Bugis Islami”. Keberangkatan haji 

dipahami sebagai prestise adat (ade’ maraja) dan peneguhan status sosial. 



18  

Simbol budaya yang digunakan: 

• Mispa (pakaian adat perempuan), 

• Songkok Recca, 

• Lipa Sabbe, 

• Sokko (ketan adat). 

Paduan adat dan Islam menunjukkan karakter Islam lokal (Islam Nusantara), di mana haji 

mempertegas hubungan erat antara agama dan budaya. 

Menurut Hazairin, Islam tidak menghapus adat, tetapi menyempurnakannya. Tradisi haji 

menjadi ruang di mana identitas Bugis dan nilai Islam bertemu secara harmonis. 

4. Tujuan Moral: Pembentukan Kepribadian dan Status Jamaah 

Setelah berhaji, seseorang mendapat gelar Aji, yang membawa konsekuensi moral dan 

sosial. Ia diharapkan menjadi teladan dalam akhlak, kesopanan, serta penjaga nilai siri’ (harga 

diri moral Bugis). 

Dalam teori: 

• Turner: haji mengubah status sosial dan spiritual seseorang (ritus peralihan). 

• Syari’ati: haji menghasilkan transformasi yang mendorong individu menjadi pribadi yang 

lebih etis dan bertanggung jawab. 

Gelar dan perubahan status ini memperkuat fungsi haji sebagai sarana pembentukan 

karakter. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan penelitian terhadap ritual haji dalam tradisi adat Bugis di Kecamatan 

Pammana, Kabupaten Wajo, dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Latar belakang ritual pelaksanaan ibadah haji di kecamatan Pammana didasari oleh: 

Pertama, konteks historis dan sosial-religius masyarakat Bugis Pammana. Kedua, Islam dan 

adat sebagai pilar kehidupan sosial Bugis. Ketiga, fungsi sosial dan simbolik ritual haji. 

Keempat, Penguatan Spiritualitas Kolektif. 

2. Bentuk ritual pelaksanaan ibadah haji mengungkapkan tiga fase utama Pertama, sebelum 

keberangkatan, yaitu: mabbaca-baca, menitip foto, mappasicoco esso, mannosalo, massio 

lipa ko possi bolae. Kedua selama di Tanah Suci, yaitu: barzanji setiap hari jumat dan setiap 

malam ketika jamaah sudah berada di Makkah, mabbau batu lotong, dan mappatoppo. 

Ketiga, pasca kepulangan, yaitu: upacara penyambutan yang tidak menginjakkan kaki di 

tanah, syukuran, dan pemberian gelar haji. 

3. Tujuan dari pelaksanaan ritual adalah pertama, penyucian diri dan peneguhan tauhid. Kedua, 

solidaritas, kebersamaan, dan empati komunal. Ketiga, meneguhkan identitas Bugis Islami. 

Keempat, pembentukan kepribadian jamaah haji. 

Temuan ini mengonfirmasi bahwa ritual haji bagi masyarakat Bugis Pammana merupakan 

proses akulturasi yang menegaskan identitas Islam lokal (Islam Bugis) sekaligus memperkukuh 

hubungan sosial yang dijalankan berdasarkan nilai ade’, siri’, getteng, dan warani. Kemudian 

berdasarkan ketiga teori yang digunakan, dapat disimpulkan bahwa ritual haji masyarakat Bugis 

Pammana merupakan bentuk religiusitas yang empirik, dinamis, dan harmonis. Ritual-ritual 

yang dijalankan tidak sekadar mempertahankan tradisi leluhur, tetapi telah mengalami proses 

reinterpretasi dan Islamisasi sehingga tetap relevan dengan ajaran agama, akan tetapi tetap harus 

diperhatikan kesesuaiannya dengan syariat Islam. 

B. Saran 

Berdasarkan temuan penelitian mengenai ritual haji dalam tradisi masyarakat Bugis 

Pammana Kabupaten Wajo, sejumlah rekomendasi dapat disampaikan kepada para praktisi 



19  

keagamaan, tokoh adat, serta lembaga sosial dan keagamaan di tingkat lokal. Kepada praktisi 

dan pemangku adat, dianjurkan untuk terus melestarikan ritual haji sebagai bagian warisan 

budaya yang memperkaya kehidupan spiritual masyarakat, seraya memastikan keselarasan 

antara nilai-nilai adat dan prinsip-prinsip ajaran Islam. Pendekatan berbasis komunitas melalui 

pengajian, forum musyawarah adat, serta kegiatan sosial keagamaan sebaiknya dikembangkan 

untuk memperdalam pemahaman terhadap makna simbolik ritual, sehingga pelaksanaan tidak 

hanya berlangsung secara seremonial. 

Bagi kalangan akademisi dan peneliti, hasil studi ini membuka peluang untuk 

pengembangan kajian interdisipliner di bidang antropologi agama, sosiologi budaya, dan hukum 

Islam. Penelitian lanjutan dapat difokuskan pada eksplorasi dimensi psikologis dan spiritual 

jamaah haji Bugis Pammana, misalnya melalui pendekatan fenomenologis yang menyoroti 

pengalaman batin selama menjalankan ritual. Studi perbandingan antar komunitas Bugis, seperti 

di Bone atau Soppeng, juga penting dilakukan untuk menganalisis variasi dan transformasi 

bentuk ritual haji dalam berbagai konteks sosial. Disarankan pula penggunaan metode 

partisipatif, seperti ethnographic fieldwork dan narrative inquiry, agar dinamika nilai, simbol, 

dan makna dapat tergali lebih mendalam dari perspektif pelaku budaya. 

Guna mengatasi keterbatasan penelitian saat ini, studi di masa mendatang sebaiknya 

melibatkan informan lintas generasi termasuk tokoh adat senior, generasi muda, serta tokoh 

agama perempuan—untuk memperoleh gambaran komprehensif terkait proses pewarisan dan 

perubahan tradisi haji di Pammana. Penggabungan metode kuantitatif, misalnya survei persepsi 

masyarakat terhadap adat haji, dapat meningkatkan validitas data sekaligus memperluas 

generalisasi temuan. Dokumentasi audiovisual pelaksanaan ritual juga perlu dioptimalkan untuk 

kepentingan pelestarian budaya dan analisis empiris yang lebih rinci. Dengan implementasi 

langkah-langkah tersebut, diharapkan penelitian tentang ritual haji Bugis Pammana ke depan 

dapat memperkaya khazanah akademik dan memberikan kontribusi nyata dalam menjaga 

kesinambungan nilai-nilai Islam dan budaya lokal secara harmonis dan berkelanjutan. 

 
REFERENSI 

Al-Qur’an Al-Karim 

Abdullah, A. Fatikhul Amin, “Ritual Agama Islam di Indonesia Dalam Bingkai Budaya”, 

Seminar Nasional Islam Moderat: Ejournal Unwaha (2018), 1–11 

Abdussamad, Zuhcri, Metode Penelitian Kualitatif, ed. Patta Rapanna, 1st edn (Makassar: [t.p.], 

2021) 

Adi, Rianto, Metodologi Penelitian Sosial dan Hukum (Jakarta: Granit, 2004) 

Afif, H. M., Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia (Jakarta: Balai Penelitian dan 

Pengembangan, 2009) 

Afrizal, Metode Penelitian Kualitatif (Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2014) 

Agus, Bustanul, Agama dalam Kehidupan Manusia: Pengantar Antropologi Agama (Jakarta: PT 

Raja Grafindo Persada, 2006) 

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik (Jakarta: Rineka Cipta, 

2013) 

Al-Burnu, Muhammad Ṣidqī ibn Aḥmad, al-Wajīz fī Iḍāḥ Qawāʿid Fiqh Kulliyyah, 4th edn 

(Beirut: Muʾassasah Risālah ʿĀlamiyyah, 1997) 

Caldwell, Ian and Kathryn Wellen, “Finding Cina: A New Paradigm for Early Bugis History”, 

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 173 (2017), 296–324 

Dar al-Iftaa al-Misriyyah, The Rites of Hajj and ʿUmrah (Cairo: Dar al-Iftaa, 2020) 

Dhavamony, Mariasusai, Fenomenologi Agama (Yogyakarta: Kanisius, 2010) 



20  

Dian, Helmiyatunnisa Fauziyah, dan Nadia Ayuna, “Eksistensialisme dalam Filsafat Ilmu: 

Hubungan Antara Manusia dan Pengetahuan”, Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 

12.1 (2022), 713-724 

Durkheim, Émile, The Elementary Forms of Religious Life, trans. Joseph Ward Swain (London: 

George Allen & Unwin; Hollen Street Press, 2001) 

Emzir, Metodologi Penelitian Kualitatis: Analisi Data (Depok: Rajawali Pers, 2021) 

Fajria, Rahmah & Azmi Fitrisia, “Tinjauan Literatur Falsafah Adat Minangkabau: Adat Basandi 

Syarak, Syarak Basandi Kitabullah”, Journal of Education Research 5.2 (2024), 1811-

1816 

Fatimah, Andi Fauziyah Hijrina, “Tradisi Appabottingeng (Pesta Perkawinan) Masyarakat Suku 

Bugis Sulawesi Selatan: Perspektif Teori Perubahan Sosial Alvin Boskoff”, Titian: Jurnal 

Ilmu Humaniora, 8.2 (2024), 434–447 

Fitrah, Muh and Luthfiyah, Metodologi Penelitian: Penelitian Kualitatif, Tindakan Kelas dan 

Studi Kasus (Sukabumi: CV Jejak Publisher, 2017) 

Al-Halaby, Al-Haajah Najaah, Fiqh Al-Ibaadaat Alaa Al-Mazhabi Al-Hanafy, (Maktabatu Al-

Shamela) 

Hamida,Nilna Aliyan, “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New 

Perspective”, Indonesian Journal of Law and Society, 3.1 (2022), 1-22 

Herdiansyah. Haris, Wawancara, Observasi, dan Fokus Groups: Sebagai Instrumen Penggalian 

Data Kualitatif (Jakarta: Rajawali Press, 2015) 

Hamid, A., “Ritual Haji dalam Perspektif Masyarakat Bugis”, Jurnal Studi Islam, 12.1 (t.th.) 

Harahap, Sumper Mulia, “Islam dan Budaya Lokal”, Toleransi: Jurnal Media Komunikasi Umat 

Beragama, 7.2 (2015), 154–176 

Ibn al-Qahtānī, Saʿīd, Manāsiq al-Ḥajj wa al-ʿUmrah fī al-Islām fī Dhawʾ al-Kitāb wa al-Sunnah 

(Riyadh: Perpustakaan Malik Fahd, 2009) 

Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar, Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm, Juz 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah, n.d.) 

Ibn Asad, Aḥmad ibn Muḥammad ibn Ḥanbal ibn Hilāl, Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal, 

Juz 4 (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1993) 

Kalbi, Sarina Nur, “Maccera’ Bola: Tradisi Suku Bugis di Desa Tanete Rilau, Kabupaten Barru 

Sesuai dengan Perspektif Islam”, Pinisi: Journal of Art, Humanity & Social Studies, 3.1 

(2023), 99-105 

Kang, Eungoo, and Hee-Joong Hwang, “Ethical Conducts in Qualitative Research 

Methodology: Participant Observation and Interview Process”, Journal of Research and 

Publication Ethics, 2.2 (2021), 5–10 

Kasman, Suf, “Tradisi Jamaah Haji Orang Bugis Sepulang dari Tanah Suci Mekah: Perspektif 

Kompas TV Makassar”, Jurnalisa, 5.2 ([t.th.]), 241-261 

Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: PT Sinergi 

Pustaka Indonesia, 2021) 

Kementerian Agama Republik Indonesia, Tuntunan Manasik Haji dan Umrah (Jakarta: 

Direktorat Jenderal Penyelenggaraan Haji dan Umrah, 2023) 

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009) 

Kumara, A. R., Metodologi Penelitian Kualitatif ([t.t.]: [t.p.], 2018) 

Lesmana, Perdi, “The History of the Bugis Lontara Calendar of South Sulawesi”, Al-Hilal: 

Journal of Islamic Astronomy, 5.1 (2023), 30–44 

Mahmud, Metodologi Penelitian Pendidikan (Bandung: Pustaka Setia, 2011) 

Masʿudi, “Ritualitas Ibadah Haji dalam Perspektif al-Qur’an dan Antropologi”, Jurnal 



21  

Hermeneutik, 7.1 (2013), 193-212 

Mattulada, H., “Sejarah dan Kebudayaan Bugis”, Jurnal Antropologi Indonesia, 13.2 ([t.th.]), 

123–140 

Miles. Matthew B., And A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: An Expanded 

Sourcebook (London: Sage Publications, 1994) 

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2000) 

Muhammadiyah, Hilmi, Haji dan Reposisi Perempuan Bugis: Upaya Meningkatkan Status 

Sosial pada Masyarakat di Sulawesi Selatan (Tesis, Universitas Indonesia, 2006) 

Muslim ibn al-Hajjaj, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitab al-Ḥajj, Bab “Farḍ al-Ḥajj marrah fī al-ʿumr”, Juz 2, 

no. 1337 (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1955) 

Al-Muqaddasī, Abū Muḥammad ʿAbdallāh ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qadāmah, Al-

Mughnī, Juz 3 (Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī) 

Nasruddin, “Makna Simbolik Haji dalam Perspektif Masyarakat Bugis”, Sang Pencerah: Jurnal 

Ilmiah Universitas Muhammadiyah Buton, 7.4 (2021), 527-538 

Al-Nawawī, Abū Zakariyyāʾ Yaḥyā ibn Sharaf, al-Majmūʿ Sharḥ al-Madhhab, Juz 7 (Maktabah 

al-Muthyūʿī, [n.d.]) 

Nurhalida H.S., Konstruksi Sosial Haji Orang Bugis: Studi Kasus Fenomenologi Suku Bugis di 

Kabupaten Bone (Tesis, Universitas Gadjah Mada, 2020) 

Parningsih, Iin, “Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis dalam Kajian Living 

Qur’an: Studi Desa Barugae, Kabupaten Bone, Sulawesi Selatan”, Jurnal Pappasang, 3.2 

(2021), 64-84 

Persatuan Penulis, al-Mausūʿah al-Fiqhiyyah al-Kuwaitiyyah (Kuwait: Dar Salaasil, [n.d.]) 

Prasetyo, Muh Teguh, “Islam dan Transformasi Budaya Lokal di Indonesia”, Batuthah: Jurnal 

Sejarah Peradaban Islam, 2.2 (2023), 151-162 

Pusat Bahasa, Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat 

Bahasa, 2008) 

Ramadhan, Suci, J. M. Muslimin, dan Asep Saepudin Jahar. “Analysis of Receptie a Contrario 

Theory and Its Effect on Islamic Family Law Legislation in Indonesia.” Prosiding 

International Conference on Islamic and Interdisciplinary Studies (ICIIS 2019), Jakarta, 7–

8 November 2019. EAI, 2020. https://doi.org/10.4108/eai.7-11-2019.2294534 

Sabiq, As-Syayid, Fiqh al-Sunnah, 1st ed (Cairo: Dar al-Tsaqafah al-Islamiyyah) 

Sagala, Syaiful, Memahami Organisasi Pendidikan: Budaya dan Reinventing Organisasi 

Pendidikan (Bandung: Alfabeta, 2013) 

Sakirman, “Ritual Haji dan Sejarah Agama (Telaah atas karya William R. Roff)”, Jurnal 

Harmoni: Multikultural & Multireligius, 17.2 ([t.th.]), 375-381 

Syari’ati, Ali, al-Hajj al-Faridhatu al-Khamisah, trans. Abbas Amir Zadah, 2nd ed. (Beirut: Dar 

al-Amir, 2007) 

Sholikin, Muhammad, Ritual dan Tradisi Islam Jawa (Yogyakarta: Narasi, 2010) 

Sirajuddin, Abdullah, Manaasiku al-Hajj, 3rd edn (Dimashq: Maktabah Dar al-Falaah, [n.d.]) 

Soehada, Moh., “Teori Simbol Victor Turner: Aplikasi dan Implikasi Metodologi untuk Studi 

Agama-Agama”, Jurnal Esensia, 7.2 (2006), 207 

Subagyo, Joko, Metodologi Penelitian dalam Teori dan Praktik (Jakarta: Rineka Cipta, 2017) 

Subair, “Simbolisme Haji Orang Bugis: Menguak Makna Ibadah Haji bagi Orang Bugis di 

Bone, Sulawesi Selatan”, Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan, 3 (2018), 18–29 

Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2017) 

Suryaman, Maman, Metodologi Pembelajaran Bahasa (Yogyakarta: UNY Press, 2012) 

Syakhrani, Abdul Wahab and Muhammad Luthfi Kamil, “Budaya dan Kebudayaan: Tinjauan 



22  

dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan yang Bersifat 

Universal”, Alwatzikhoebillah, 5.1 (2022), 728-791 

Sya‘rāwī, Muḥammad Mutawallī, Al-Ḥajj al-Mabrūr (Cairo: Maktabah al-Sya‘rāwī al-

Islāmiyyah, 1990) 

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002) 

al-Ṭabarī, Abū Ja‘far Muḥammad ibn Jarīr, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, taḥqīq 

‘Abd Allāh ibn ‘Abd al-Muḥsin al-Turkī, Juz 5, 1st ed (Cairo: Dār Hajr, 2001) 

Tajuddin, Muhaammad Saleh & Mohamad Khadafi,  “A New Paradigm Of Integration Between 

Science And Islama: An Epistemological Framewor” Journal Of Islam And Science, 

1.1(2014), 1-12 

Turner, Victor, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure (Ithaca: Cornell University 

Press, 1966) 

Turner, Victor, ‘Liminality and Communitas’, in The Ritual Process (Chicago: Aldine 

Publishing, 1969) 

Turner, Victor, Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human Society (Ithaca: 

Cornell University Press, 1974) 

Wahyuddin, “The Ethnic Identity: The Genesis and Its Dynamics (The Case of Bugis)”, 

Advances in Social Science, Education and Humanities Research (ASSEHR), 226 (2019), 

307-312 

Widyani, Retno and Mansyur Pribadi, Panduan Ibadah Haji dan Umrah (Cirebon: Swagati Press, 

2010) 

Wulandari, Bela Fitri, “Gelar Haji sebagai Stratifikasi Sosial pada Masyarakat Bugis”, JISA: 

Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, 6.1 (2023), 11–18 

Zuhaili, Wahbah al-, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, vol. 3 (Damascus: Dār al-Fikr, [n.d.]) 


