Al-Mausu'ah: Jurnal Studi Islam
Vol 6, No 12, 2025

RITUAL PELAKSANAAN IBADAH HAJI: STUDI KASUS PADA JAMAAH
BUGIS DI KECAMATAN PAMMANA KABUPATEN WAJO

Muammar A. Wahid!, Muhammadiyah Amin?, Darmawati’

muammarabidinwahid@gmail.com', muhammadiyah.amin@uin-alauddin.ac.id’>, darmawati.h@uin-
alauddin.ac.id’

UIN Alauddin Makassar

ABSTRAK

Pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana ritual pelaksanaan ibadah haji pada jamaah Bugis di Kecamatan
Pammana Kabupaten Wajo. Pokok masalah tersebut terangkum ke dalam beberapa submasalah atau pertanyaan
penelitian, yaitu: bagaimana latar belakang ritual pelaksanaan ibadah haji, bagaimana bentuk ritual pelaksanaan ibadah
haji, dan bagaimana tujuan ritual pelaksanaan ibadah haji pada jamaah Bugis di Kecamatan Pammana Kabupaten
Wajo.Jenis penelitian ini adalah penelitian lapangan dengan menggunakan metode penelitian kualitatif. Adapun
pendekatan yang digunakan adalah pendekatan studi kasus. Sumber data penelitian ini adalah tokoh adat, tokoh
masyarakat, tokoh agama, pemuda dan masyarakat Pammana. Metode pengumpulan data yang digunakan adalah
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Teknik pengelolahan dan analisis data yang digunakan antara lain:
reduksi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian mengemukakan bahwa latar belakang
pelaksanaan ibadah haji didasari oleh konteks historis dan sosial-religius masyarakat Bugis Pammana. Islam dan adat
sebagai pilar kehidupan sosial Bugis. Fungsi sosial dan simbolik ritual haji. Penguatan Spiritualitas Kolektif.
Kemudian hasil analisis mengungkapkan bentuk ritual ada tiga fase utama, Pertama sebelum keberangkatan adalah:
Mabbaca-baca, menitip foto, mappasicoco esso, mannosalo, massio lipa ko possi bolae. Kedua selama di Tanah Suci
adalah barzanji setiap hari jumat dan setiap malam ketika jamaah sudah di Makkah, mabbau batu lotong, mappatoppo.
Ketiga Pasca kepulangan adalah upacara penyambutan yang tidak menginjakkan kaki di tanah, syukuran, dan
pemberian gelar haji. Adapun tujuan dari pelaksanaan ritual adalah penyucian diri, peneguhan tauhid, solidaritas,
kebersamaan, empati komunal, dan meneguhkan identitas Bugis Islami serta pembentukan kepribadian. Penelitian ini
memiliki implikasi dalam khazanah keilmuan, Penelitian ini berkontribusi pada kajian antropologi agama dan Islam
Nusantara dengan menegaskan bahwa ritual dapat menjadi medium integrasi antara nilai religius dan budaya.
Penelitian ini juga menghadirkan kesadaran tentang kebijakan secara akademis maupun oleh masyarakat lokal sendiri
dalam merevitalisasi tradisi yang dianggap masih relevan dengan konteks zaman.

Kata Kunci: Ritual Ibadah Haji Bugis, Adat Dan Islam Pammana, Antropologi Agama.

PENDAHULUAN
Islam memiliki lima rukun utama sebagai fondasi dalam beragama. Rukun tersebut
meliputi syahadat, salat, puasa, zakat, dan haji. Dari kelima rukun tersebut, haji menempati
posisi terakhir dan hanya diwajibkan bagi mereka yang memiliki kemampuan, sebagaimana
ditegaskan dalam firman Allah swt. QS Ali ‘Imram/3: 97. )
e adll g UL (2 il i QA e i


mailto:muammarabidinwahid@gmail.com1
mailto:muhammadiyah.amin@uin-alauddin.ac.id2
mailto:darmawati.h@uin-alauddin.ac.id3
mailto:darmawati.h@uin-alauddin.ac.id3

Terjemahnya :

Dan di antara kewajiban manusia terhadap Allah adalah melaksanakan ibadah haji ke

Baitullah, yaitu bagi mereka yang mampu melakukan perjalanan ke sana.’

Ketentuan yang Allah swt. tetapkan bagi umat Islam itu merupakan kemudahan, karena
ibadah haji dilaksanakan di tempat yang sudah ditentukan yaitu baitullah yang berada di
Makkah. Hal ini menjadikan haji tidak dilaksanakan secara langsung seperti syahadat atau setiap
hari seperti halnya salat, ataupun setiap tahun seperti puasa dan zakat. Hal ini menjadikan umat
Islam memiliki kesempatan mempersiapkan diri, baik dari segi jasmani, rohani maupun finansial
sebelum menjalankan ibadah haji. Haji menjadi spesial bagi mereka yang mampu
melaksanakannya, bahkan kerabat, sanak saudara juga ikut bahagia ketika ada keluarga mereka
yang akan berhaji.

Ibadah haji merupakan salah satu syiar Allah swt., yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad saw. sebagai ibadah wajib, namun kewajibannya tidak bersifat memaksa, melainkan
hanya berlaku sekali seumur hidup bagi yang memiliki kemampuan (man istatd‘a ilayhi
sabilan). Frasa “bagi yang mampu” menunjukkan bahwa syariat ini hanya diwajibkan bagi
mereka yang diberi kelapangan oleh Allah swt., baik dari segi kesehatan, finansial, maupun
kesiapan spiritual.?

Dalam penafsiran QS. Ali ‘Imran ayat 97, Ibnu Katsir menegaskan bahwa kewajiban haji
hanya berlaku bagi mereka yang memiliki kemampuan (man istata ‘a ilayhi sabilan). Makna
“mampu” mencakup kondisi fisik yang sehat, ketersediaan sarana transportasi dan bekal yang
cukup, serta kecukupan finansial tanpa mengabaikan kewajiban keluarga. Selain itu, aspek
spiritual juga dipandang penting sebagai kesiapan iman dalam menjalankan ibadah, meskipun
penafsiran klasik lebih menekankan pada dimensi fisik dan materil karena sifatnya yang
konkret. Ungkapan “bagi yang mampu” menjadikan ibadah haji dipandang sakral, sebab
pelaksanaannya diyakini hanya bagi mereka yang mendapatkan panggilan dari Allah swt. Allah
memberikan kemampuan dari sisi kesehatan, finansial, maupun keimanan agar seorang Muslim
dapat menunaikan rukun Islam yang kelima.?

Karena pelaksanaannya yang tidak menentu dan dianggap sakral menjadikan ibadah haji
yang hanya bisa dilaksanakan ketika sudah mampu dan terpanggil oleh Allah swt. membuat
beberapa daerah pada masyarakat muslim mempunyai tradisi atau ritual-ritual dalam
melaksanakan rukun Islam yang kelima. Baik itu ritual pra-keberangkatan ke tanah suci, ritual
ketika berada di tanah suci, ritual ketika selesai semua rukun haji, dan ritual setelah kembali dari
tanah suci. Ritual-ritual yang dilakukan beragam dan mempunyai makna tersendiri bagi jamaah
haji.

Di sejumlah daerah, calon jamaah haji biasanya mengadakan acara khusus yang berisi
tradisi sebelum keberangkatan ke tanah suci sebagai bentuk doa dan harapan keselamatan
selama perjalanan. Ketika berada di tanah suci, banyak di antara mereka mengikuti nasihat dari
kerabat yang telah berhaji sebelumnya untuk melaksanakan ritual tertentu yang diyakini sebagai
penanda sahnya ibadah haji mereka. Setelah kembali ke tanah air, para jamaah disambut dengan
penuh sukacita melalui upacara atau ritual penyambutan yang menjadi simbol rasa syukur dan
penghormatan atas selesainya perjalanan ibadah tersebut.

Indonesia memiliki banyak daerah dan suku. setiap daerah dan suku memiliki ritual

1Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: PT Sinergi Pustaka Indonesia,
2021), h. 62.
2M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati,
2002), h. 208-210.
3Isma‘il Ibn ‘Umar Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, Juz 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah,), h. 305-310.
10



tersendiri, khususnya suku Bugis yang mendiami daerah Sulawesi, mereka memiliki beragam
ritual dalam adat mereka yang sudah turun temurun dan masih terus dilaksanakan seperti:

Ritual dalam perkawinan, setelah akad mengharuskan Mappasikarawa (sentuhan pertama),
yang mempertemukan mempelai laki-laki dan perempuan untuk pertama kalinya setelah akad.
Tradisi ini ditandai sentuhan pertama mempelai laki-laki kepada istrinya, seperti menyentuh
dada, ubun-ubun, tangan, atau perut yang masing-masing mengandung simbol harapan rezeki,
ketaatan, keharmonisan, dan kecukupan dalam rumah tangga.*

Ritual pindah rumah yang mengharuskan Maccera’ bola ( menyembelih hewan untuk
rumah), dilakukan oleh masyarakat Bugis sebagai bentuk rasa syukur kepada Allah swt., atas
selesainya pembangunan rumah dan doa agar penghuni rumah diberi keselamatan, keberkahan,
serta kesejahteraan. Prosesi ini biasanya melibatkan penyembelihan hewan dan doa yang
dipimpin oleh tokoh adat atau agama, sehingga mengandung makna spiritual sekaligus
memperkuat solidaritas sosial di masyarakat.’

Ritual Mattampung yang berasal dari kata tampung yang berarti kuburan. Tradisi ini
merujuk pada kegiatan memperbaiki makam keluarga yang telah meninggal, yang semula hanya
ditandai dengan batu sederhana kemudian diperbaharui menggunakan semen atau nisan agar
terlihat lebih layak. Asal-usul mattampung tidak diketahui secara pasti, namun diyakini
merupakan warisan nenek moyang masyarakat Bugis. Praktik ini dipahami masyarakat sebagai
sarana untuk mendoakan orang yang telah meninggal secara bersama-sama, dengan keyakinan
bahwa doa tersebut dapat memberikan kelapangan di alam kubur, menambah amal, serta
meringankan azab yang mungkin diterima almarhum.®

Dalam hal ibadah seperti menyambut tanggal 10 bulan Muharram dalam kalender Islam
dengan membuat bubur tujuh rupa sebagai bentuk syukur kepada Allah swt. begitu pula dalam
hal ibadah haji. Ritual haji sudah ada sejak dahulu bahkan ketika zaman Nabi Adam a.s. yang
mana beliau diajarkan oleh malaikat untuk melakukan tawaf sebanyak tujuh kali dan setelahnya
salat dua rakaat. Bagi jamaah Bugis, mereka membawa tradisi dan adat mereka sendiri dalam
melaksanakan ibadah haji seperti memakai pakaian adat yang menjadikan ritual haji merupakan
sebuah identitas yang memiliki peran memperkuat budaya Bugis.’

Ritual haji yang sakral mempunyai proses yang rumit dan unik serta penuh pengorbanan.
Bagi masyarakat Bugis, ritual haji yang dilakukan memiliki makna yang dalam dan sangat
penting yang menjadi puncak dari perjalanan spiritual.> Beberapa daerah mempunyai tradisi
dimana mereka yang biasanya akan berangkat ke tanah suci biasanya akan dititipkan sebuah
foto, ini menjadi sebuah tradisi dimana foto yang sudah sampai di tanah suci menjadi doa bahwa
foto akan disusul oleh pemiliknya tahun berikutnya.” Tidak hanya itu mereka yang telah
melaksanakan ibadah haji dan pulang ke tanah air akan secara otomatis mendapatkan status

4Andi Fauziyah Hijrina Fatimah, “Tradisi Appabottingeng (pesta perkawinan) Masyarakat Suku Bugis
Sulawesi Selatan: Perspektif Teori Perubahan Sosial Alvin Boskoff”, Titian: Jurnal IImu Humaniora, 8.2
(2024), h. 437.

5Sarina Nur Kalbi, “Maccera’ Bola : Tradisi Suku Bugis Di Desa tanete Rilau, Kabupaten Barru Sesuai Dengan
Perspektif Islam”, Jurnal Pinisi: Journal of art, humanity & social studies, 3.1 (2023), h. 103.

6lin Parningsih, “Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis dalam Kajian Living Qur’an: Studi Desa
Barugae Kabupaten Bone Sulawesi Selatan”, Jurnal Pappasang 1, 3.2 (2021), h. 68.

7H. Mattulada, “Sejarah dan Kebudayaan Bugis”, Jurnal Antropologi Indonesia, 13.2, h. 123.

8A. Hamid, “Ritual Haji Dalam Perspektif Masyarakat Bugis”, Jurnal Studi Islam, 12.1, h. 15.

9Mas’udi, “Ritualitas Ibadah Haji Dalam Perspektis Al-Qur'an dan Antropologi”, Jurnal Hermeneutik, 7.1
(2013), h. 201.

11



yang tinggi di tengah masyarakat dan memiliki tanggung jawab moral yang besar.! Mereka
akan mendapatkan tambahan panggilan Aji yang bermakna telah melaksanakan haji.

Ritual masyarakat Bugis yang berhubungan dengan agama mempunyai banyak pertanyaan
karena menyangkut syariat, bukan hanya sebatas tradisi turun-temurun tapi ada nilai yang harus
sesuai dengan syariat Islam, sehingga tidak menimbulkan kemusyrikan, bid’ah atau hal yang
bertentangan dengan keimanan seseorang, ibadah yang mempunyai syarat sah tidak boleh
ditambah dengan hal-hal yang bertentang dengan al-Qur’an dan Sunnah Nabi. sehingga ibadah
yang dilakukan tidak sia-sia dan mendapatkan pahala dari Allah swt. Perlu kajian mendalam dan
hal ini dapat menjadi landasan ritual tersebut sesuai dalil al-Qur’an, Hadis, [jma, Qiyas ataupun
Atsar, sehingga tidak membatalkan ibadah atau menimbulkan kemungkaran dalam masyarakat
ataupun individu.

Sebagian besar umat Islam yang berada di tanah suci berusaha melaksanakan ritual
mencium Hajar Aswad. Amalan ini merupakan sunnah yang pernah dilakukan oleh Rasulullah
saw., namun jika dilihat dalam konteks zaman sekarang, praktik tersebut sering kali kurang
kondusif. Hal ini disebabkan oleh padatnya jamaah dari berbagai negara yang berdesakan untuk
melaksanakan ritual tersebut, sehingga kerap menimbulkan kesulitan, saling dorong, bahkan
menyebabkan sebagian jamaah terjatuh. Dalam kaidah Figh ditegaskan bahwa:

H aliadl cala e sl auliall ¢

Artinya:

Menghilangkan keburukan lebih utama daripada mengambil kebaikan.

Banyak dari masyarakat Bugis menjadikan mencium hajar aswad sebagai niat salah satu
syarat sah bagi mereka ketika ibadah haji ataupun umrah. Hal ini dikarenakan ritual yang turun
temurun diajarkan kepada mereka yang dilakukan oleh orang-orang terdahulu tanpa melihat
apakah masih relevan dengan zaman sekarang dan kurangnya ilmu yang dimiliki.

Dengan demikian, peneliti menetapkan masyarakat Bugis Pammana sebagai subjek
penelitian dengan tujuan untuk mengkaji praktik ritual dalam pelaksanaan ibadah haji. Fokus
kajian ini mencakup latar historis ritual yang berkembang di kalangan masyarakat Bugis
Pammana, pemaknaan simbolis dari ritual tersebut, tata cara pelaksanaannya, serta tujuan dan
pengaruhnya terhadap kehidupan sosial-keagamaan mereka. Selain itu, penelitian ini juga
berupaya menelaah keterkaitan ritual masyarakat Pammana dengan ajaran Islam. Hal ini
berangkat dari kenyataan bahwa Pammana merupakan bagian dari wilayah kerajaan Cina Islam
di Sulawesi Selatan yang termasuk dalam komunitas Bugis, sehingga tradisi ritual yang
diwariskan oleh leluhur tetap lestari hingga kini, khususnya dalam konteks ibadah haji yang
sarat dengan makna filosofis dan religius.'?

METODE

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan rancangan deskriptif. Penelitian
kualitatif adalah suatu rancangan penelitian yang mendeskripsikan fenomena sasaran penelitian
secara ilmiah. Dan deskriptif adalah metode untuk mengamati permasalahan secara sistematis
dan akurat mengenai fakta dan sifat objek tertentu. Jenis penelitian deskriptif kualitatif yaitu

10Sakirman, “Ritual Haji dan Sejarah Agama (Telaah Atas karya William R. Roff)”, Jurnal harmoni:
Multikultural & Multireligius, 17.2, h. 375.

11Muhammad Sidqi bin Ahmad Al-Burnu, Al-Wajiz Fii Idhaahi Qawaid Figh Kulliyah, 4 ed (Beirut: Muassasah
Risalah ‘Alamiyyah, 1997). h. 265.

2Jan Caldwell dan Kathryn Wellen. “Finding Cina: A New Paradigm for Early Bugis History”, Bijdragen tot de
Taal-Land- and Volkenkunde 173 (2017), h. 296.
12



penelitian yang akan mendeskripsikan atau menggambarkan hal-hal yang terkait dengan ritual
pelaksanaan haji dengan mengumpulkan data dan dinyatakan dalam bentuk kata-kata, yang
disusun dalam kalimat, misalnya kalimat hasil wawancara antara peneliti dan informan. Data
yang diperoleh disajikan dalam bentuk deskripsi dan tidak menggunakan prosedur analisis
statistik atau cara kuantifikasi lainnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Latar Belakang Dilakukannya Ritual Haji Dalam Adat Bugis Pammana Kabupaten
Wajo

Latar Belakang Sosio-Kultural dan Keagamaan

Masyarakat Bugis Pammana memadukan adat (ade’) dan agama (Islam) sebagai dua pilar
moral yang saling melengkapi. Nilai-nilai budaya seperti ade’, ada tongeng, warani, getteng,
dan siri’ menjadi dasar dalam memahami ajaran Islam sejak penyebarannya pada abad ke-17.

Ritual haji berkembang sebagai bentuk akulturasi antara Islam dan adat. Tradisi tersebut
diwariskan secara turun-temurun (pappaseng), dipandang sebagai amanah leluhur, dan tidak
dianggap bertentangan dengan syariat.

Para informan seperti Hj. Wardiana, H. Abdul Gani, Hj. Junaedah, dan Ustaz Muhammad
Aris menegaskan bahwa ritual haji adalah praktik budaya yang sarat nilai Islam, terutama doa,
sedekah, dan solidaritas sosial.
Dalam perspektif teori:
e Hazairin: adat diterima selama tidak bertentangan dengan tauhid.
e Turner: haji adalah proses liminal yang mengubah status sosial.
e Al Syari’ati: haji adalah perjalanan spiritual kolektif dan kesetaraan manusia di hadapan

Tuhan.
Islam dan Adat Sebagai Pilar Sosial Bugis
Haji dipandang tidak hanya sebagai ritus individu, tetapi peristiwa komunal.

Keberangkatan seorang jamaah dianggap sebagai keberkahan untuk seluruh kampung.
Masyarakat melakukan gotong royong (mappasitinaja), saling membantu menyiapkan acara,
dan berbagi makanan.
Solidaritas sosial ini mencerminkan integrasi antara:
e nilai pesse (empati),
e gotong royong,
e dan nilai-nilai Islam seperti shalawat dan doa.

Pandangan Syari’ati tentang haji sebagai simbol kebersamaan sangat sesuai dengan
konteks Bugis Pammana.
Fungsi Sosial dan Simbolik Haji

Haji memberi legitimasi moral dan meningkatkan status sosial seseorang. Gelar “Aji” atau
“Haji” menjadi tanda kehormatan, siri’, dan keteladanan.

Motivasi masyarakat tidak hanya spiritual, tetapi juga sosial dan simbolik.

Persepsi bahwa haji adalah “panggilan Allah” menegaskan keyakinan teologis bahwa
rezeki dan kemampuan berhaji adalah kehendak Ilahi.
Spiritualitas Kolektif

Ritual seperti barzanji, doa bersama, dan selamatan memperkuat spiritualitas komunal.

Masyarakat mengalami communitas (Turner), yaitu rasa persatuan spiritual tanpa memandang
status sosial.
B. Bentuk-Bentuk Ritual Haji Bugis Pammana
1. Struktur Umum Ritual

13



Tiga fase ritual mengikuti model Turner:
1. Pra-keberangkatan (separation)
2. Di Tanah Suci (liminality)
3. Pasca-kepulangan (reaggregation)
Fase-fase ini menandai perubahan status jamaah menuju identitas baru sebagai A4ji.
2. Ritual Pra-Keberangkatan
a. Mabbaca-baca dan Barzanji
Inti ritual adalah doa keselamatan, pembacaan shalawat, sedekah, dan kebersamaan.
Selain itu dilakukan:
e saling memaafkan,
e pembagian makanan,
e kadang pemotongan hewan,
e pembacaan barzanji sebagai wujud cinta kepada Nabi.
Ritual ini memperkuat solidaritas dan keseimbangan spiritual:
— Sesuai Syari’ati (fungsi humanistik),
— Sesuai Turner (fase liminal),
— Sesuai Hazairin (adat yang halal secara syariat).
b. Menitip Amplop dan Foto
Masyarakat menitipkan:
e Amplop berisi uang — disedekahkan di Tanah Suci.
e Foto — disimpan di Arafah sebagai simbol harapan (jodoh, rezeki, haji).
Dalam perspektif Islam:
e Sedekah — sesuai syariat.
o Titip foto — boleh jika hanya simbol; tidak boleh jika diyakini membawa berkah.
¢. Mappasicoco Esso, Mallise Kopero, dan Diadzani
Ritual meliputi:
e Penentuan hari baik,
o Penyusunan koper oleh orang pintar,
¢ Pembacaan doa,
e Azan sebelum berangkat,
e Penyiraman tangga rumah.
Tindakan ini menunjukkan kesiapan spiritual dan sosial. Namun unsur magis seperti
ketergantungan pada orang pintar tidak sepenuhnya sejalan dengan tauhid (Hazairin).
d. Mannosalo Kiatturengetta (Ziarah Leluhur)
Jamaah haji mengunjungi makam leluhur, terutama Petta Langkanangnge, sebagai bentuk
penghormatan. Ritual disertai:
e doa oleh orang pintar,
e barzanji oleh ustaz,
e sesaji ketan empat warna (hitam, putih, merah, kuning),
e dua belas jenis masakan.
Makna simbolik warna ketan:
e Merah: langit
e Hitam: tanah
o Kuning: air
e Putih: ruh
Dalam perspektif Islam:
e Ziarah kubur dan doa — dibolehkan.

14



e Meminta restu kepada leluhur — tidak sesuai tauhid.
e Sesaji boleh hanya jika dipahami sebagai simbol budaya, bukan ritual sakral.

Massio Lipa di Possi Bolae & Penyimpanan Sisa Makanan
Dalam ritual pra-keberangkatan haji masyarakat Bugis Pammana, terdapat tradisi:

Massio lipa di possi bolae: sarung yang digunakan tidur diikat di tengah rumah dengan doa
keselamatan. Sarung hanya boleh dibuka sendiri oleh jamaah saat ia kembali, sebagai simbol
bahwa perjalanan hajinya selesai dengan selamat.

Menyimpan bekas makanan di bawah tempat tidur: setelah barzanji dan makan bersama,
sisa makanan diletakkan di atas nampan lalu disimpan di bawah ranjang. Nampan tersebut
tidak boleh dicuci hingga jamaah pulang dan dibersihkan sendiri. Hal ini dimaknai sebagai
simbol hubungan batin antara jamaah, rumah, dan perjalanan spiritual yang sedang
berlangsung.

Tradisi lain yang mengiringi:

Memohon restu orang tua,
Barzanji,
Ziarah kubur,
Menyiapkan 12 lauk dan 4 macam ketan sebagai simbol keseimbangan dan kelengkapan
niat,
Melaksanakan salat sunnah safar dua rakaat.
Menurut informan (Hj. Junaedah & Hj. Indo Tana), kebiasaan ini diwariskan oleh orang

tua zaman dahulu dan dimaknai sebagai simbol keselamatan, bukan kewajiban teologis.
Analisis Teoretis:

e Menurut Hazairin, tradisi ini bersifat kultural, bukan syar’i, dan dibolehkan selama
tidak diyakini memiliki kekuatan supranatural.

e Dalam perspektif Turner, ini adalah fase separation dan liminality, penanda pelepasan
diri dari kehidupan profan menuju sakral.

e Syari’ati menganggap praktik simbolik semacam ini kurang rasional secara teologis,
namun tetap dipahami sebagai ekspresi kultural masyarakat.

Ritual di Tanah Suci
a. Barzanji oleh keluarga selama jamaah berhaji

Setiap malam Jumat, keluarga jamaah melakukan mabbarazanji dan mabbaca-baca

selama tujuh hari pertama di Mekah. Mereka menyiapkan kue dan makanan sebagai sedekah
dan doa keselamatan.
Makna sosialnya:

e Menjaga ikatan spiritual keluarga-jamaah,
e Memperkuat solidaritas komunal,
e Menjadi simbol dukungan moral bagi jamaah.

Analisis:

e Sesuai konsep Syari’ati, haji adalah ibadah kolektif yang mempersatukan umat.

e Simbol-simbol khusus (angka, jenis kue) bersifat adat, bukan syariat (Hazairin).

e Dalam teori Turner, ritual ini memperkuat communitas meski dilakukan dari tempat
berbeda.

b. Mabbau Batu Lotongnge (Mencium Hajar Aswad)

Masyarakat Bugis Pammana memandang mencium Hajar Aswad sebagai puncak

penyempurnaan haji. Banyak jamaah bahkan membayar jasa agar dapat mencapainya.
Sebagian menganggap haji belum sempurna tanpa mencium batu tersebut.
Wawancara (Hj. Mare, Hj. Junaedah, Hj. Herlina) menunjukkan bahwa ritual ini memiliki:

15



e Dimensi emosional mendalam,
o Status adat tinggi,
o Nilai spiritual sebagai bentuk kepasrahan total kepada Allah.
Analisis:
o Secara syariat, mencium Hajar Aswad adalah sunnah, bukan syarat sah haji.
o Bila diyakini wajib, maka bertentangan dengan syariat (Hazairin).
o Namun secara makna eksistensial, ia sejalan dengan interpretasi spiritual Syari’ati.
e Dalam teori Turner, pengalaman ini memperkuat rasa penyatuan dan kesetaraan
(communitas) umat.
¢. Mappatoppo
Ritual mappatoppo dilakukan setelah menyelesaikan rukun haji, biasanya:
e Di Arafah setelah wukuf,
e Di Mina setelah jumrah,
e Atau setelah tawaf haji.
Dipimpin ustaz pembimbing dan diakhiri dengan:
o Sedekah sarung,
o Pemakaian surban bagi laki-laki,
e Pemakaian talili bagi perempuan.
Maknanya:
e Tanda syukur,
e Penyucian diri,
o Pengukuhan status spiritual sebagai “orang baru”.
Analisis:
e Menurut Syari’ati, ini adalah momen internalisasi nilai haji.
e Menurut Turner, ini fase reaggregation, peneguhan identitas baru.
o Dalam pandangan Hazairin, adat ini sah sebagai ekspresi budaya selama tak dianggap
wajib agama.
c. Ritual Pasca-Kepulangan
a. Tidak Menginjak Tanah
Saat tiba di rumah, jamaah tidak boleh menginjak tanah. Biasanya ia digendong masuk
oleh keluarga sebagai simbol:
o Jatelah mencapai kesucian (naik) dan tidak boleh “turun” secara simbolik,
e [a memasuki kembali kehidupan profan dengan status spiritual baru.
Ritual dilanjutkan dengan:
e Barzanji,
e Ziarah kubur leluhur.
Analisis:
o Simbolis dan kultural, bukan ajaran Islam; tidak bertentangan selama tidak diyakini
memiliki kekuatan magis (Hazairin).
Dalam teori Turner, ini bagian dari aggregation—kembalinya individu ke struktur sosial
dengan status baru.
b. Mabbaca-baca dan Syukuran
Syukuran dilakukan di rumah:
Pemotongan kambing,
Doa keselamatan,
Jamaah mengenakan pakaian adat mispa.

16



Setelah itu jamaah ziarah kubur untuk menyambungkan kembali hubungan spiritual
dengan leluhur.

Praktik ini memperkuat:

Solidaritas sosial,

Rasa syukur kolektif,

o Identitas religius komunal.
c. Perubahan Status Sosial (Gelar Aji)
Seseorang yang telah berhaji mendapat gelar Aji, misalnya “Aji Kening”.
Implikasinya:
o Peningkatan status sosial,
o Tuntutan moral lebih tinggi,
e Menjadi teladan dalam komunitas (memimpin doa, menjaga akhlak).
Analisis:
e Sesuai living Islam (Hazairin) selama tidak menimbulkan hierarki berlebihan.
e Dalam teori Turner, ini adalah transformasi status.
o Syari’ati mengingatkan agar kesalehan tidak dijadikan simbol sosial semata, tetapi
aktualisasi nilai spiritual.

Tujuan Religius—Spiritual: Penyucian Diri dan Peneguhan Tauhid
Pra-haji mengandung makna penyucian batin, penjernihan niat, dan penguatan tauhid.

Ritual seperti mabbaca-baca, doa bersama, dan saling memaafkan dipahami sebagai proses

membersihkan hati sebelum memasuki ibadah haji.

* H. Abdul Gani menjelaskan bahwa ritual pra-haji adalah nadzar, bentuk permohonan
keselamatan, dan cara “membersihkan diri” dari iri, dendam, serta menyerahkan semua
urusan kepada Allah.

* Hj. Ledeng menegaskan keyakinan bahwa haji adalah “panggilan Allah”, bukan sekadar
kemampuan finansial.

Secara teoretis:

o Syari’ati: haji adalah perjalanan eksistensial menuju Tuhan.

e Hazairin: tradisi dibolehkan selama tidak bertentangan dengan tauhid.

Ritual pra-haji berfungsi sebagai fase penyucian moral, sosial, dan spiritual yang
memadukan ajaran Islam dengan adat Bugis.

Tujuan Sosial: Solidaritas, Kebersamaan, dan Empati Komunal

Haji dipandang sebagai peristiwa kolektif yang melibatkan seluruh komunitas. Masyarakat
bergotong-royong menyiapkan makanan, kue, barzanji, dan membantu proses keberangkatan.

* Hj. Indo Tana menjelaskan bahwa keluarga dan tetangga “saling membantu” sebagai
bentuk kebahagiaan atas keberangkatan jamaah ke Tanah Suci.

Fungsi sosial ini:

o memperkuat persaudaraan,

e menciptakan empati komunal,

o menjadi sarana pendidikan sosial bagi generasi muda.

Dalam teori:

e Turner: fenomena ini mencerminkan communitas, hubungan sosial yang egaliter.

e Hazairin: gotong royong merupakan nilai universal yang menyatu dalam praktik
keagamaan lokal.

3. Tujuan Kultural: Peneguhan Identitas Islam Bugis

Ritual haji menjadi sarana memperkuat identitas “Bugis Islami”. Keberangkatan haji
dipahami sebagai prestise adat (ade’ maraja) dan peneguhan status sosial.

17



Simbol budaya yang digunakan:
e Mispa (pakaian adat perempuan),
e Songkok Recca,
o Lipa Sabbe,
e Sokko (ketan adat).
Paduan adat dan Islam menunjukkan karakter Islam lokal (Islam Nusantara), di mana haji
mempertegas hubungan erat antara agama dan budaya.
Menurut Hazairin, Islam tidak menghapus adat, tetapi menyempurnakannya. Tradisi haji
menjadi ruang di mana identitas Bugis dan nilai Islam bertemu secara harmonis.
4. Tujuan Moral: Pembentukan Kepribadian dan Status Jamaah
Setelah berhaji, seseorang mendapat gelar Aji, yang membawa konsekuensi moral dan
sosial. Ia diharapkan menjadi teladan dalam akhlak, kesopanan, serta penjaga nilai siri’ (harga
diri moral Bugis).
Dalam teori:
e Turner: haji mengubah status sosial dan spiritual seseorang (ritus peralihan).
e Syari’ati: haji menghasilkan transformasi yang mendorong individu menjadi pribadi yang
lebih etis dan bertanggung jawab.
Gelar dan perubahan status ini memperkuat fungsi haji sebagai sarana pembentukan
karakter.

KESIMPULAN

Berdasarkan penelitian terhadap ritual haji dalam tradisi adat Bugis di Kecamatan
Pammana, Kabupaten Wajo, dapat disimpulkan sebagai berikut:

1. Latar belakang ritual pelaksanaan ibadah haji di kecamatan Pammana didasari oleh:
Pertama, konteks historis dan sosial-religius masyarakat Bugis Pammana. Kedua, Islam dan
adat sebagai pilar kehidupan sosial Bugis. Ketiga, fungsi sosial dan simbolik ritual haji.
Keempat, Penguatan Spiritualitas Kolektif.

2. Bentuk ritual pelaksanaan ibadah haji mengungkapkan tiga fase utama Pertama, sebelum
keberangkatan, yaitu: mabbaca-baca, menitip foto, mappasicoco esso, mannosalo, massio
lipa ko possi bolae. Kedua selama di Tanah Suci, yaitu: barzanji setiap hari jumat dan setiap
malam ketika jamaah sudah berada di Makkah, mabbau batu lotong, dan mappatoppo.
Ketiga, pasca kepulangan, yaitu: upacara penyambutan yang tidak menginjakkan kaki di
tanah, syukuran, dan pemberian gelar haji.

3. Tujuan dari pelaksanaan ritual adalah pertama, penyucian diri dan peneguhan tauhid. Kedua,
solidaritas, kebersamaan, dan empati komunal. Ketiga, meneguhkan identitas Bugis Islami.
Keempat, pembentukan kepribadian jamaah haji.

Temuan ini mengonfirmasi bahwa ritual haji bagi masyarakat Bugis Pammana merupakan
proses akulturasi yang menegaskan identitas Islam lokal (Islam Bugis) sekaligus memperkukuh
hubungan sosial yang dijalankan berdasarkan nilai ade’, siri’, getteng, dan warani. Kemudian
berdasarkan ketiga teori yang digunakan, dapat disimpulkan bahwa ritual haji masyarakat Bugis
Pammana merupakan bentuk religiusitas yang empirik, dinamis, dan harmonis. Ritual-ritual
yang dijalankan tidak sekadar mempertahankan tradisi leluhur, tetapi telah mengalami proses
reinterpretasi dan Islamisasi sehingga tetap relevan dengan ajaran agama, akan tetapi tetap harus
diperhatikan kesesuaiannya dengan syariat Islam.

B. Saran

Berdasarkan temuan penelitian mengenai ritual haji dalam tradisi masyarakat Bugis

Pammana Kabupaten Wajo, sejumlah rekomendasi dapat disampaikan kepada para praktisi

18



keagamaan, tokoh adat, serta lembaga sosial dan keagamaan di tingkat lokal. Kepada praktisi
dan pemangku adat, dianjurkan untuk terus melestarikan ritual haji sebagai bagian warisan
budaya yang memperkaya kehidupan spiritual masyarakat, seraya memastikan keselarasan
antara nilai-nilai adat dan prinsip-prinsip ajaran Islam. Pendekatan berbasis komunitas melalui
pengajian, forum musyawarah adat, serta kegiatan sosial keagamaan sebaiknya dikembangkan
untuk memperdalam pemahaman terhadap makna simbolik ritual, sehingga pelaksanaan tidak
hanya berlangsung secara seremonial.

Bagi kalangan akademisi dan peneliti, hasil studi ini membuka peluang untuk
pengembangan kajian interdisipliner di bidang antropologi agama, sosiologi budaya, dan hukum
Islam. Penelitian lanjutan dapat difokuskan pada eksplorasi dimensi psikologis dan spiritual
jamaah haji Bugis Pammana, misalnya melalui pendekatan fenomenologis yang menyoroti
pengalaman batin selama menjalankan ritual. Studi perbandingan antar komunitas Bugis, seperti
di Bone atau Soppeng, juga penting dilakukan untuk menganalisis variasi dan transformasi
bentuk ritual haji dalam berbagai konteks sosial. Disarankan pula penggunaan metode
partisipatif, seperti ethnographic fieldwork dan narrative inquiry, agar dinamika nilai, simbol,
dan makna dapat tergali lebih mendalam dari perspektif pelaku budaya.

Guna mengatasi keterbatasan penelitian saat ini, studi di masa mendatang sebaiknya
melibatkan informan lintas generasi termasuk tokoh adat senior, generasi muda, serta tokoh
agama perempuan—untuk memperoleh gambaran komprehensif terkait proses pewarisan dan
perubahan tradisi haji di Pammana. Penggabungan metode kuantitatif, misalnya survei persepsi
masyarakat terhadap adat haji, dapat meningkatkan validitas data sekaligus memperluas
generalisasi temuan. Dokumentasi audiovisual pelaksanaan ritual juga perlu dioptimalkan untuk
kepentingan pelestarian budaya dan analisis empiris yang lebih rinci. Dengan implementasi
langkah-langkah tersebut, diharapkan penelitian tentang ritual haji Bugis Pammana ke depan
dapat memperkaya khazanah akademik dan memberikan kontribusi nyata dalam menjaga
kesinambungan nilai-nilai Islam dan budaya lokal secara harmonis dan berkelanjutan.

REFERENSI

Al-Qur’an Al-Karim

Abdullah, A. Fatikhul Amin, “Ritual Agama Islam di Indonesia Dalam Bingkai Budaya”,
Seminar Nasional Islam Moderat: Ejournal Unwaha (2018), 1-11

Abdussamad, Zuhcri, Metode Penelitian Kualitatif, ed. Patta Rapanna, 1st edn (Makassar: [t.p.],
2021)

Adi, Rianto, Metodologi Penelitian Sosial dan Hukum (Jakarta: Granit, 2004)

Afif, H. M., Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia (Jakarta: Balai Penelitian dan
Pengembangan, 2009)

Afrizal, Metode Penelitian Kualitatif (Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2014)

Agus, Bustanul, Agama dalam Kehidupan Manusia: Pengantar Antropologi Agama (Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada, 2006)

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik (Jakarta: Rineka Cipta,
2013)

Al-Burnu, Muhammad Sidqi ibn Ahmad, al-Wajiz i Idah Qawa‘id Figh Kulliyyah, 4th edn
(Beirut: Mu’assasah Risalah ‘Alamiyyah, 1997)

Caldwell, Ian and Kathryn Wellen, “Finding Cina: A New Paradigm for Early Bugis History”,
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 173 (2017), 296324

Dar al-Iftaa al-Misriyyah, The Rites of Hajj and ‘Umrah (Cairo: Dar al-Iftaa, 2020)

Dhavamony, Mariasusai, Fenomenologi Agama (Yogyakarta: Kanisius, 2010)

19



Dian, Helmiyatunnisa Fauziyah, dan Nadia Ayuna, “Eksistensialisme dalam Filsafat Ilmu:
Hubungan Antara Manusia dan Pengetahuan”, Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam,
12.1 (2022), 713-724

Durkheim, Emile, The Elementary Forms of Religious Life, trans. Joseph Ward Swain (London:
George Allen & Unwin; Hollen Street Press, 2001)

Emzir, Metodologi Penelitian Kualitatis: Analisi Data (Depok: Rajawali Pers, 2021)

Fajria, Rahmah & Azmi Fitrisia, “Tinjauan Literatur Falsafah Adat Minangkabau: Adat Basandi
Syarak, Syarak Basandi Kitabullah”, Journal of Education Research 5.2 (2024), 1811-
1816

Fatimah, Andi Fauziyah Hijrina, “Tradisi Appabottingeng (Pesta Perkawinan) Masyarakat Suku
Bugis Sulawesi Selatan: Perspektif Teori Perubahan Sosial Alvin Boskoff”, Titian: Jurnal
[lmu Humaniora, 8.2 (2024), 434-447

Fitrah, Muh and Luthfiyah, Metodologi Penelitian: Penelitian Kualitatif, Tindakan Kelas dan
Studi Kasus (Sukabumi: CV Jejak Publisher, 2017)

Al-Halaby, Al-Haajah Najaah, Figh Al-Ibaadaat Alaa Al-Mazhabi Al-Hanafy, (Maktabatu Al-
Shamela)

Hamida,Nilna Aliyan, “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New
Perspective”, Indonesian Journal of Law and Society, 3.1 (2022), 1-22

Herdiansyah. Haris, Wawancara, Observasi, dan Fokus Groups: Sebagai Instrumen Penggalian
Data Kualitatif (Jakarta: Rajawali Press, 2015)

Hamid, A., “Ritual Haji dalam Perspektif Masyarakat Bugis”, Jurnal Studi Islam, 12.1 (t.th.)

Harahap, Sumper Mulia, “Islam dan Budaya Lokal”, Toleransi: Jurnal Media Komunikasi Umat
Beragama, 7.2 (2015), 154-176

Ibn al-Qahtani, Sa‘id, Manasiq al-Hajj wa al- Umrah {1 al-Islam {1 Dhaw’ al-Kitab wa al-Sunnah
(Riyadh: Perpustakaan Malik Fahd, 2009)

Ibn Kathir, Isma‘1l ibn ‘Umar, Tafsir al-Qur’an al-'Azim, Juz 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, n.d.)

Ibn Asad, Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal ibn Hilal, Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal,
Juz 4 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1993)

Kalbi, Sarina Nur, “Maccera’ Bola: Tradisi Suku Bugis di Desa Tanete Rilau, Kabupaten Barru
Sesuai dengan Perspektif Islam”, Pinisi: Journal of Art, Humanity & Social Studies, 3.1
(2023), 99-105

Kang, Eungoo, and Hee-Joong Hwang, “Ethical Conducts in Qualitative Research
Methodology: Participant Observation and Interview Process”, Journal of Research and
Publication Ethics, 2.2 (2021), 5-10

Kasman, Suf, “Tradisi Jamaah Haji Orang Bugis Sepulang dari Tanah Suci Mekah: Perspektif
Kompas TV Makassar”, Jurnalisa, 5.2 ([t.th.]), 241-261

Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: PT Sinergi
Pustaka Indonesia, 2021)

Kementerian Agama Republik Indonesia, Tuntunan Manasik Haji dan Umrah (Jakarta:
Direktorat Jenderal Penyelenggaraan Haji dan Umrah, 2023)

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009)

Kumara, A. R., Metodologi Penelitian Kualitatif ([t.t.]: [t.p.], 2018)

Lesmana, Perdi, “The History of the Bugis Lontara Calendar of South Sulawesi”, Al-Hilal:
Journal of Islamic Astronomy, 5.1 (2023), 30—44

Mahmud, Metodologi Penelitian Pendidikan (Bandung: Pustaka Setia, 2011)

Mas‘udi, “Ritualitas Ibadah Haji dalam Perspektif al-Qur’an dan Antropologi”, Jurnal

20



Hermeneutik, 7.1 (2013), 193-212

Mattulada, H., “Sejarah dan Kebudayaan Bugis”, Jurnal Antropologi Indonesia, 13.2 ([t.th.]),
123-140

Miles. Matthew B., And A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook (London: Sage Publications, 1994)

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2000)

Muhammadiyah, Hilmi, Haji dan Reposisi Perempuan Bugis: Upaya Meningkatkan Status
Sosial pada Masyarakat di Sulawesi Selatan (Tesis, Universitas Indonesia, 2006)

Muslim ibn al-Hajjaj, Sahth Muslim, Kitab al-Hajj, Bab “Fard al-Hajj marrah fi al- umr”, Juz 2,
no. 1337 (Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi, 1955)

Al-Mugaddasi, Abu Muhammad ‘Abdallah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qadamah, Al-
Mughni, Juz 3 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-Arabrt)

Nasruddin, “Makna Simbolik Haji dalam Perspektif Masyarakat Bugis”, Sang Pencerah: Jurnal
[lmiah Universitas Muhammadiyah Buton, 7.4 (2021), 527-538

Al-Nawaw1, Abii Zakariyya' Yahya ibn Sharaf, al-Majmii® Sharh al-Madhhab, Juz 7 (Maktabah
al-Muthyti ‘1, [n.d.])

Nurhalida H.S., Konstruksi Sosial Haji Orang Bugis: Studi Kasus Fenomenologi Suku Bugis di
Kabupaten Bone (Tesis, Universitas Gadjah Mada, 2020)

Parningsih, lin, “Eksplorasi Tradisi Mattampung Masyarakat Bugis dalam Kajian Living
Qur’an: Studi Desa Barugae, Kabupaten Bone, Sulawesi Selatan”, Jurnal Pappasang, 3.2
(2021), 64-84

Persatuan Penulis, al-Mausii ‘ah al-Fighiyyah al-Kuwaitiyyah (Kuwait: Dar Salaasil, [n.d.])

Prasetyo, Muh Teguh, “Islam dan Transformasi Budaya Lokal di Indonesia”, Batuthah: Jurnal
Sejarah Peradaban Islam, 2.2 (2023), 151-162

Pusat Bahasa, Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat
Bahasa, 2008)

Ramadhan, Suci, J. M. Muslimin, dan Asep Saepudin Jahar. “Analysis of Receptie a Contrario
Theory and Its Effect on Islamic Family Law Legislation in Indonesia.” Prosiding
International Conference on Islamic and Interdisciplinary Studies (ICIIS 2019), Jakarta, 7—
8 November 2019. EAI, 2020. https://doi.org/10.4108/eai.7-11-2019.2294534

Sabiq, As-Syayid, Figh al-Sunnah, Ist ed (Cairo: Dar al-Tsaqafah al-Islamiyyah)

Sagala, Syaiful, Memahami Organisasi Pendidikan: Budaya dan Reinventing Organisasi
Pendidikan (Bandung: Alfabeta, 2013)

Sakirman, “Ritual Haji dan Sejarah Agama (Telaah atas karya William R. Roff)”, Jurnal
Harmoni: Multikultural & Multireligius, 17.2 ([t.th.]), 375-381

Syari’ati, Ali, al-Hajj al-Faridhatu al-Khamisah, trans. Abbas Amir Zadah, 2nd ed. (Beirut: Dar
al-Amir, 2007)

Sholikin, Muhammad, Ritual dan Tradisi Islam Jawa (Yogyakarta: Narasi, 2010)

Sirajuddin, Abdullah, Manaasiku al-Hajj, 3rd edn (Dimashq: Maktabah Dar al-Falaah, [n.d.])

Soehada, Moh., “Teori Simbol Victor Turner: Aplikasi dan Implikasi Metodologi untuk Studi
Agama-Agama”, Jurnal Esensia, 7.2 (2006), 207

Subagyo, Joko, Metodologi Penelitian dalam Teori dan Praktik (Jakarta: Rineka Cipta, 2017)

Subair, “Simbolisme Haji Orang Bugis: Menguak Makna Ibadah Haji bagi Orang Bugis di
Bone, Sulawesi Selatan”, Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan, 3 (2018), 18-29

Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2017)

Suryaman, Maman, Metodologi Pembelajaran Bahasa (Yogyakarta: UNY Press, 2012)

Syakhrani, Abdul Wahab and Muhammad Luthfi Kamil, “Budaya dan Kebudayaan: Tinjauan

21



dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan yang Bersifat
Universal”, Alwatzikhoebillah, 5.1 (2022), 728-791

Sya‘rawi, Muhammad Mutawalli, Al-Hajj al-Mabriir (Cairo: Maktabah al-Sya‘raw1 al-
Islamiyyah, 1990)

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Jakarta:
Lentera Hati, 2002)

al-Tabari, Abii Ja‘far Muhammad ibn Jarir, Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an, tahqiq
‘Abd Allah ibn ‘Abd al-Muhsin al-Turki, Juz 5, 1st ed (Cairo: Dar Hajr, 2001)

Tajuddin, Muhaammad Saleh & Mohamad Khadafi, “A New Paradigm Of Integration Between
Science And Islama: An Epistemological Framewor” Journal Of Islam And Science,
1.1(2014), 1-12

Turner, Victor, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure (Ithaca: Cornell University
Press, 1966)

Turner, Victor, ‘Liminality and Communitas’, in The Ritual Process (Chicago: Aldine
Publishing, 1969)

Turner, Victor, Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human Society (Ithaca:
Cornell University Press, 1974)

Wahyuddin, “The Ethnic Identity: The Genesis and Its Dynamics (The Case of Bugis)”,
Advances in Social Science, Education and Humanities Research (ASSEHR), 226 (2019),
307-312

Widyani, Retno and Mansyur Pribadi, Panduan Ibadah Haji dan Umrah (Cirebon: Swagati Press,
2010)

Waulandari, Bela Fitri, “Gelar Haji sebagai Stratifikasi Sosial pada Masyarakat Bugis”, JISA:
Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, 6.1 (2023), 11-18

Zuhaili, Wahbah al-, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, vol. 3 (Damascus: Dar al-Fikr, [n.d.])

22



