Jurnal Pemikiran dan Kajian Pendidikan Vol. 9, No. 12, November 2025, Hal (41-49)

LANDASAN AKSIOLOGIS DALAM PENGEMBANGAN TEORI
MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM

Andika Papriono!, Kautsar Eka Wardhana?, Yusnia Binti Kholifah?
UINSI Samarinda
Email; paprionoandika@gmail.com!, kautsarekaptk@gmail.com?, yusnia3003@uinsi.ac.id?

ABSTRAK

Pengembangan teori manajemen pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari landasan filosofis yang
menjadi pijakan normatif dan operasionalnya. Salah satu landasan yang memiliki peran strategis adalah
landasan aksiologis, yaitu kajian tentang nilai, etika, dan tujuan kemanfaatan ilmu. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji secara mendalam landasan aksiologis dalam pengembangan teori manajemen
pendidikan Islam serta implikasinya terhadap praktik pengelolaan lembaga pendidikan Islam.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research),
dengan menganalisis sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan filsafat ilmu,
manajemen pendidikan, dan pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa landasan aksiologis
dalam manajemen pendidikan Islam berorientasi pada nilai-nilai ketauhidan, keadilan, kemaslahatan,
dan akhlak mulia, yang membedakannya secara fundamental dari manajemen pendidikan
konvensional. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berfungsi sebagai tujuan akhir, tetapi juga sebagai
pedoman etis dalam seluruh proses manajerial. Dengan demikian, pengembangan teori manajemen
pendidikan Islam harus menempatkan aksiologi Islam sebagai basis utama agar mampu melahirkan
sistem pendidikan yang efektif, bermakna, dan berorientasi pada pembentukan insan kamil.

Kata Kunci: Aksiologi, Manajemen Pendidikan Islam, Filsafat [Imu, Nilai Islam.

A. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan suatu sistem yang bertujuan membentuk manusia
seutuhnya (insan kamil), yaitu manusia yang seimbang antara aspek intelektual, spiritual,
moral, dan sosial. Dalam rangka mencapai tujuan tersebut, pendidikan Islam memerlukan
sistem pengelolaan yang terarah, sistematis, dan bernilai. Manajemen pendidikan Islam hadir
sebagai perangkat konseptual dan praktis untuk mengelola seluruh sumber daya pendidikan
agar tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara efektif dan efisien. !

Namun demikian, teori manajemen pendidikan Islam tidak dapat disusun hanya dengan
mengadopsi teori manajemen modern yang bersifat positivistik dan pragmatis. Diperlukan
landasan filosofis yang kuat agar teori yang dikembangkan tidak kehilangan identitas dan
nilai-nilai keislamannya. Filsafat ilmu memberikan kerangka dasar bagi pengembangan
keilmuan, yang meliputi aspek ontologis, epistemologis, dan aksiologis.?

Di antara ketiga aspek tersebut, aksiologi memiliki peran yang sangat penting karena
berkaitan langsung dengan nilai, tujuan, dan kemanfaatan ilmu. Aksiologi menentukan untuk
apa suatu teori dikembangkan, nilai apa yang melandasinya, serta bagaimana ilmu tersebut
digunakan dalam kehidupan manusia. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, landasan
aksiologis menjadi pembeda utama antara manajemen pendidikan Islam dan manajemen

! Nurti Budiyanti dkk., “The Formulation of The Goal of Insan Kamil as a Basis for The Development of Islamic
Education Curriculum,” IJECA (International Journal of Education and Curriculum Application) 3, no. 2
(2020): 81-90, https://doi.org/10.31764/ijeca.v3i2.2252.

2 Achmad Achmad dan Lailatul Fitria, “The Philosophical Trilogy for The Development of Islamic Educational
Management,” TATHO: International Journal of Islamic Thought and Sciences, 29 November 2024, 227—
37, https://doi.org/10.70512/tatho.v1i4.49.

41


mailto:paprionoandika@gmail.com1
mailto:kautsarekaptk@gmail.com2
mailto:yusnia3003@uinsi.ac.id3

pendidikan umum.?

Realitas menunjukkan bahwa banyak lembaga pendidikan Islam yang masih menerapkan
praktik manajemen yang kurang mencerminkan nilai-nilai Islam, seperti minimnya keadilan,
lemahnya etika kepemimpinan, dan orientasi yang terlalu administratif. Hal ini menunjukkan
bahwa pengembangan teori manajemen pendidikan Islam belum sepenuhnya berlandaskan
pada aksiologi Islam secara utuh.*

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini difokuskan pada kajian landasan
aksiologis dalam pengembangan teori manajemen pendidikan Islam.

Rumusan Masalah

1. Bagaimana konsep landasan aksiologis dalam pengembangan teori manajemen pendidikan
Islam?

2. Bagaimana implikasi landasan aksiologis terhadap pengembangan dan praktik manajemen
pendidikan Islam?

Tujuan Penelitian

1. Menganalisis konsep landasan aksiologis dalam pengembangan teori manajemen
pendidikan Islam.

2. Mengkaji implikasi landasan aksiologis terhadap praktik manajemen pendidikan Islam.

B. METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research). Data diperoleh dari berbagai sumber literatur yang relevan, seperti buku filsafat
ilmu, manajemen pendidikan Islam, jurnal ilmiah, serta karya klasik dan kontemporer pemikir
Islam. Teknik analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan dengan pendekatan analisis deskriptif-kritis.
Kajian Teoretis
Aksiologi dalam Filsafat [Imu

Salah satu cabang filsafat ilmu yang mempertanyakan bagaimana manusia
menggunakan ilmunya disebut aksiologi. Aksiologi mencoba untuk mencapai hakikat dan
manfaat yang ada dalam suatu pengetahuan. Diketahui bahwa salah satu manfaat dari
ilmu pengetahuan yaitu untuk memberikan kemaslahatan dan  kemudahan  bagi
kehidupan manusia. hal ini yang menjadikan aksiologis memilih peran sangat penting
dalam suatu proses pengembangan ilmu pengetahuan karena ketika suatu cabang ilmu
tidak memiliki nilai aksiologis akan lebih cenderung mendatangkan kemudharatan bagi
kehidupan manusia bahkan tidak menutup kemungkinan juga ilmu yang bersangkutan
dapat mengancam kehidupan sosial dan keseimbangan alam.18Aksiologi berasal dari bahasa
Yunani yaitu axionyang berarti nilai dan logosyang berarti ilmu. Sederhananya aksiologi
adalah ilmu tentang nilai. Aksiologis dasarnya berbicara tentang hubungan ilmu dengan
nilai, apakah ilmu bebas nilai dan apakah ilmu terikat nilai. Karena berhubungan
dengan nilai maka aksiologi berhubungan denganbaik dan buruk, berhubungan dengan
layak atau pantas, tidak layak atau tidak pantas. Ketika para ilmuwan dulu ingin
membentuk satu jenis ilmu pengetahuan maka sebenarnya dia harus atau telah melakukan uji
aksiologis. Contohnya apa gunanya ilmu Manajemen Pendidikan Islam yaitu kajian-kajian
aksiologi yang membahas itu. Jadi pada intinya kajian aksiologi itu membahas tentang

3 Agus Holid dkk., “FILSAFAT ILMU DALAM PENGEMBANGAN TEORI MANAJEMEN PENDIDIKAN
ISLAM,”  Jurnal Review Pendidikan —Dan  Pengajaran 6, mno. 4 (2023): 354248,
https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i4.22898.

4 Wildan Miftahussurur dkk., “Good Governance Framework in Islamic Educational Institutions: Literature-
Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability,” Al-Qiyadah: Journal of Education
Governance 1,no. 2 (2025): 58-71.

42



layak atau tidaknya sebuah ilmu pengetahuan, pantas atau tidaknya ilmu pengetahuan
itu dikembangkan. Kemudian aksiologi ini juga yang melakukan pengereman jika ada
ilmu pengetahuan tertentu yang memang tingkat perkembangannya begitu cepat, 18Juhari,
Aksiologi I[lmu Pengetahuan (Telaah Tentang Manfaat Ilmu Pengetahuan dalam Konteks Ilmu
Dakwah), Al-Idarah: Juenal Manajemen dan Administrasi Islam, Vol. 3, No. 1, 2019, 101.

IImu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, dan AksiologiVolume 7, Nomor
2, Desember2021| 183sehingga pada akhirnya nanti akan mendehumanisasi atau membuang
nilai-nilai yang dipegang kuat oleh umat manusia. Dalam teori Islam klasik, wilayah etis
tentang baik dan buruk ada dua pilihan, yaitu the theistic-subjectivismdan rationalistic-
objectivism. Dalam hal ini, the theistic-subjectivismmenekankan pada pemahaman bahwa
baik dan buruk hanya ditentukan oleh Tuhan. Sedangkan rationalistic-objectivismlebih
menekankan pada peran akal dalam menentukan baik dan buruknya sesuatu. Dalam
pandangan Islam, ditinjau dari sisi manfaat (dimensi aksiologi) atas penerapan dan
orientasinya, maka ilmu dibedakan menjadi dua, yaitu: Pertama, ilmu yang diterapkan dan
bermanfaat langsung untuk kehidupan manusia di dunia. Dalam kelompok ilmu ini
adalah yang jelas-jelas langsung dirasakan dan dibutuhkan oleh manusia di dunia atau
dibutuhkan dalam masa hidupnya, seperti ilmu sains yang mencakup politik, ekonomi,
sosial, budaya, dan kejiwaan (psikologi). Kedua, ilmu yang bermanfaat secara tidak langsung
untuk kehidupan manusia di dunia, tetapi untuk kehidupan akhirat. Dimensi spiritual dalam
kelompok ini dikategorikan dengan ilmu-ilmu yang bersifat non-materi dan hasil yang
dirasakan tidak langsung untuk kehidupan manusia di dunia atau semasa hidupnya. Ilmu
ini lebih banyak berkaitan dengan agama dan keimanan seseorang.19Aksiologi ilmu
meliputi nilai-nilai(values) yang bersifat normatif dalam pemberian makna terhadap
kebenaran atau kenyataan sebagaimana dijumpai dalam kehidupan manusia yang
menjelajahi berbagai kawasan, seperti kawasan sosial, kawasan simbolik atau pun fisik-
material. Lebih dari itu nilai-nilai juga ditunjukkan oleh aksiologi ini sebagai suatu
conditio sinequa nonyang wajib dipatuhi dalam kegiatan kita, baik dalam melakukan
penelitian maupun di dalam menerapkan ilmu.’

Manajemen Pendidikan Islam

Pengertian managemen ) B L )
a5 e Al Call 55100 G o33 8 & 0 & (e 9T ) e Lall (e a1 0 4

Artinya:

Dia mengatur urusan dari langit ke bumi, kemudian (urusan) itu naik kepadanya dalam
satu hari yang kadarnya adalah seribu tahun menurut perhitunganmu (Al Sajdah : 05)

Dari isi kandungan ayat di atas dapatlah diketahui bahwa Allah swt adalah pengatur alam
(manager). Keteraturan alam raya ini merupakan bukti kebesaran Allah swt dalam mengelola
alam ini. Namun, karena manusia yang diciptakan Allah SWT telah dijadikan sebagai khalifah
di bumi, maka dia harus mengatur dan mengelola bumi dengan sebaik-baiknya sebagaimana
Allah mengatur alam raya ini. Pengertian tersebut dalam skala aktivitas juga dapat diartikan
sebagai menertibkan, mengatur dan berpikir yang dilakukan oleh seseorang, sehingga ia
mampu mengemukakan, menata dan merapikan segala sesuatu yang ada disekitarnya,
Sedangkan secara terminology banyak defenisi yang dikemukakan oleh para ahli, diantaranya
adalah: P.Siagian mengartikan manajemen sebagai kemampuan atau ketrampilan untuk
memperoleh suatu hasil dalam rangka mencapai tujuan melalui kegiatan-kegiatan orang lain
mengetahui prinsip-prinsipnya serta menjadikan hidup selaras dan serasi dengan yang lainnya
(Siagan, 1990). Manajemen adalah suatu usaha, merencanakan, mengorganisir, mengarahkan,

5 Dewi Rokhmah, “Ilmu Dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi,” CENDEKIA: Jurnal
Studi Keislaman 7, no. 2 (2021): 172-86.
43



mengakomodir serta mengawasi kegiatan dalam suatu organisasi agar tercapai tujuan
organisasi secara efisien dan efektif (Manaf, 2001).°
Pendidikan

Untuk memberikan pengertian pendidikan Islam, lebih bijaknya kalau melihat konsep
pendidikan terlebih dahulu.. Pendidkan dalam bahasa Indonesia berasal dari kata "didik"
dengan memberinya awalan "pe" dan akhiran "an" yang mengandung arti "perbuatan". Istilah
pendidikan semula berasal dari bahasa Yunai yaitu paedagogie yang berarti bimbingan kepada
anak. istilah ini diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan education yang berarti
pengembangan atau bimbingan (Mustali, 2014). Dalam kamus besar bahasa Indonesia on-line,
pendidikan adalah proses perubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam
usaha mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan pelatihan, proses, cara dan
perbuatan mendidik. Undang-undang No.20 Tahun 2003 tentang sistim pendidikan nasional
mendefenisikan pendidikan sebagai suatu usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan
suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spriritual keagamaan pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, ahlak mulia serta ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat bangsa dan
negara.’

Manajemen pendidikan Islam dapat dipahami sebagai proses perencanaan,
pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan seluruh aktivitas pendidikan dengan
berlandaskan nilai-nilai Islam. Tujuan utamanya bukan sekadar efektivitas organisasi, tetapi
juga pembentukan akhlak dan karakter islami dalam seluruh proses pendidikan.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Landasan Aksiologis dalam Pengembangan Teori Manajemen Pendidikan Islam

Landasan aksiologis manajemen pendidikan Islam bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan
nilai-nilai universal Islam. Nilai-nilai tersebut antara lain tauhid, keadilan, amanabh,
musyawarah, dan ihsan. Nilai tauhid menjadi fondasi utama yang mengarahkan seluruh
aktivitas manajerial sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT. Artinya, setiap keputusan,
kebijakan, dan tindakan manajemen bukan hanya dinilai dari aspek teknis atau administratif,
tetapi juga dari sejauh mana tindakan tersebut sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.?

Tauhid dalam aksiologi manajemen pendidikan Islam menegaskan bahwa Allah adalah
pusat orientasi seluruh aktivitas pendidikan. Seorang manajer pendidikan Islam harus
menyadari bahwa kepemimpinan dan tanggung jawabnya adalah amanah yang kelak
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah. Kesadaran ini akan menuntun manajer untuk
menjalankan tugasnya dengan penuh integritas, kejujuran, dan tanggung jawab.’

Selain tauhid, nilai keadilan menjadi prinsip aksiologis yang sangat penting. Keadilan
dalam manajemen pendidikan Islam mencakup distribusi sumber daya, penilaian kinerja, dan
pengambilan keputusan yang adil terhadap seluruh warga lembaga pendidikan. Manajemen
yang berlandaskan keadilan akan menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif,
harmonis, dan produktif.!°

6 Marwan Syaban, “KONSEP DASAR MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM,” AL-WARDAH 12, no. 2 (2019):
131, https://doi.org/10.46339/al-wardah.v12i2.141.

7 Syaban, “KONSEP DASAR MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM.”

8 Didin Sirojudin dan Hilyah Ashoumi, “Aksiologi Ilmu Pengetahuan Manajemen Pendidikan Islam,” Al-Idaroh:
Jurnal Studi Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 2 (2020): 182-95,
https://doi.org/10.54437/alidaroh.v4i2.168.

% Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttagien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi Nilai
Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern,” Jurnal Visi Manajemen 11, no. 2 (2025):
01-12, https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513.

19 Rochim dan Muttagien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah,” 2025.

44



Amanah adalah prinsip berikutnya, yang menekankan bahwa setiap posisi dan jabatan
dalam lembaga pendidikan Islam adalah titipan yang harus dijalankan dengan penuh tanggung
jawab. Kepemimpinan dalam manajemen pendidikan Islam bukan sekadar jabatan
administratif, tetapi juga tanggung jawab moral dan spiritual. Oleh karena itu, pemimpin
pendidikan Islam harus meneladani nilai-nilai kejujuran, integritas, dan pelayanan.'!

Musyawarah atau partisipasi kolektif juga merupakan nilai aksiologis penting. Proses
pengambilan keputusan dalam manajemen pendidikan Islam sebaiknya dilakukan secara
musyawarah untuk mencapai mufakat. Musyawarah tidak hanya meningkatkan legitimasi
keputusan, tetapi juga mencerminkan prinsip demokrasi Islam yang menekankan keadilan dan
kesetaraan.!?

Terakhir, ihsan atau kesungguhan dan kesempurnaan dalam bekerja menjadi prinsip
moral yang mendorong manajer untuk memberikan yang terbaik dalam setiap tugas. Dengan
thsan, manajemen pendidikan Islam tidak hanya berhenti pada standar minimum, tetapi
berorientasi pada kualitas yang unggul dan manfaat yang maksimal bagi peserta didik, guru,
dan masyarakat.'?

Implikasi Aksiologi terhadap Praktik Manajemen Pendidikan Islam

Implikasi pertama dari landasan aksiologi terhadap praktik manajemen pendidikan Islam
adalah penentuan tujuan yang bernilai. Tujuan manajemen pendidikan Islam tidak hanya
bersifat teknis, seperti pencapaian standar kurikulum atau efisiensi operasional, tetapi juga
bersifat normatif dan moral. Tujuan ini mencakup:

1. Pembentukan karakter dan akhlak peserta didik
Pendidikan Islam menekankan pembentukan moral dan spiritual peserta didik. Oleh karena
itu, praktik manajemen harus menciptakan lingkungan pendidikan yang mendukung
pengembangan karakter, seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan kepedulian sosial.
Misalnya, kebijakan penilaian peserta didik harus tidak hanya mengukur prestasi akademik,
tetapi juga perilaku dan etika sehari-hari.'*

2. Pengembangan kompetensi pendidik dan tenaga kependidikan
Praktik manajemen pendidikan Islam harus memperhatikan pengembangan kualitas guru
dan staf agar mereka mampu menanamkan nilai-nilai Islam dalam pembelajaran. Hal ini
dapat dilakukan melalui pelatihan berkelanjutan, mentoring, dan evaluasi kinerja yang
mempertimbangkan integritas, profesionalisme, dan komitmen spiritual.!®

3. Menciptakan kemaslahatan bagi masyarakat
Manajemen pendidikan Islam juga bertujuan memberikan manfaat luas bagi masyarakat.
Sekolah atau lembaga pendidikan Islam tidak hanya menjadi tempat belajar, tetapi juga
berfungsi sebagai pusat pendidikan nilai, dakwah, dan pemberdayaan umat. Oleh karena itu,

' Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttagien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi Nilai
Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern,” Jurnal Visi Manajemen 11, no. 2 (2025):
01-12, https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513.

2. Moh Hamzah, “Musyawarah Dan Moderasi Dalam Manajemen Konflik Lembaga Pendidikan Islam:
Pendekatan Partisipatif Berbasis Nilai,” IslamicEdu Management Journal 2, no. 1 (2025): 1-16,
https://doi.org/10.71259/jvd83f54.

13 Dewi Yuliyana dan Titi Hendrawati, “Integrasi Nilai Keislaman Dalam Manajemen Mutu Pendidikan,” Action
Research Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 2 (2025): 753—61, https://doi.org/10.61227/arji.v7i2.370.

4 M. Choirul Muzaini dan Umi Salamah, “Pembentukan Karakter Siswa Melalui Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Di Sekolah Menengah Pertama,” Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal llmu Pendidikan Islam 9, no.
1 (2023): 82-99, https://doi.org/10.54621/jiat.v9i1.574.

15 Binti Fatimatul Khoiriyah dan Eko Nursalim, “Strategi Peningkatan Kompetensi Guru Pendidikan Agama
Islam Melalui Pelatihan,” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 2, no. 3 (2025): 587-91.

45



setiap kebijakan manajerial harus mempertimbangkan dampak sosial dan kemaslahatan
jangka panjang.'6

Dengan landasan aksiologis, tujuan manajemen pendidikan Islam menjadi lebih jelas,
holistik, dan berorientasi pada nilai, bukan sekadar hasil administratif atau materi.

Implikasi Nilai Tauhid terhadap Kepemimpinan dan Tanggung Jawab

Nilai tauhid sebagai fondasi aksiologi memiliki implikasi besar terhadap praktik
manajemen pendidikan Islam. Tauhid menegaskan bahwa seluruh aktivitas manajemen adalah
bentuk ibadah, sehingga kepemimpinan dan tanggung jawab manajerial harus dijalankan
dengan penuh kesadaran spiritual. Beberapa implikasinya antara lain:

1. Kepemimpinan sebagai amanah
Pimpinan lembaga pendidikan Islam tidak hanya bertugas mengatur administrasi, tetapi
juga bertanggung jawab secara moral dan spiritual di hadapan Allah. Kesadaran ini
menuntun pemimpin untuk meneladani nilai kejujuran, keadilan, dan integritas.'’

2. Orientasi pada ibadah dalam setiap keputusan
Setiap kebijakan, mulai dari pengelolaan kurikulum, pembagian tugas, hingga evaluasi
kinerja, harus mempertimbangkan nilai-nilai keislaman. Misalnya, kebijakan disiplin siswa
bukan semata-mata untuk tertib administrasi, tetapi untuk membentuk akhlak yang baik.'®

3. Evaluasi diri yang berkelanjutan
Pemimpin pendidikan Islam diarahkan untuk selalu menilai diri sendiri, bukan hanya
keberhasilan lembaga secara eksternal. Penilaian internal ini mencakup sejauh mana
tindakan mereka selaras dengan prinsip tauhid dan berkontribusi pada pembentukan
karakter peserta didik."”

Dengan demikian, nilai tauhid mengintegrasikan dimensi spiritual ke dalam praktik
manajerial, sehingga manajemen pendidikan Islam menjadi manajemen yang berorientasi
nilai, etis, dan holistik.

Implikasi Nilai Keadilan dan Amanah dalam Praktik Manajemen

Nilai keadilan (al-‘adl) dan amanah menjadi pijakan penting lainnya. Keadilan menuntut
perlakuan yang setara terhadap semua warga lembaga pendidikan, termasuk guru, tenaga
kependidikan, dan peserta didik. Amanah menuntut integritas dalam menjalankan tanggung
jawab jabatan. Implikasi dari kedua nilai ini dapat dijabarkan sebagai berikut:

1. Pembagian tugas dan tanggung jawab yang adil
Setiap staf dan guru diberi tanggung jawab sesuai kemampuan, dengan penghargaan dan
evaluasi yang seimbang. Hal ini mencegah ketidakpuasan, konflik internal, dan
ketidakefektifan organisasi.

2. Penilaian kinerja yang objektif dan transparan
Evaluasi guru, tenaga kependidikan, dan peserta didik dilakukan berdasarkan standar yang
jelas, adil, dan proporsional. Nilai-nilai amanah mendorong evaluasi dilakukan dengan
jujur, tidak diskriminatif, dan bertanggung jawab.

3. Pemberian hak dan fasilitas yang merata
Keadilan juga tercermin dalam distribusi sumber daya, fasilitas belajar, dan kesempatan

16 'Wildan Miftahussurur dkk., “Good Governance Framework in Islamic Educational Institutions: Literature-
Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability,” Al-Qiyadah: Journal of Education
Governance 1, no. 2 (2025): 58-71.

I7 Rahmawati Rahmawati dkk., “Superioritas Kepemimpinan Lembaga Pendidikan Islam,” IQRA : JURNAL
PENDIDIKAN ISLAM 2, no. 02 (2022): 160-73.

18 Dastur Fadli, “Internalisasi Nilai-Nilai Tauhid Dalam Kurikulum Pendidikan Islam,” Jurnal Ilmiah Guru
Madrasah 4, no. 1 (2025): 319-33, https://doi.org/10.69548/jigm.v4il.72.

19 Farih Putri dkk., “HASIL EVALUASI DIRI SEKOLAH DAN PENENTUAN PRIORITAS REKOMENDASI
DALAM MENINGKATAN KUALITAS PENDIDIKAN ISLAM,” Al-Rabwah 19 (November 2025):
077-096, https://doi.org/10.55799/jalr.v19i2.675.

46



pengembangan profesional. Penerapan prinsip keadilan memastikan lembaga pendidikan
menjadi lingkungan yang kondusif dan harmonis.*°
Dengan penerapan nilai keadilan dan amanah, manajemen pendidikan Islam menjadi

transparan, bertanggung jawab, dan memiliki legitimasi moral di mata seluruh warga lembaga.
Implikasi Musyawarah dan Ihsan dalam Pengambilan Keputusan

Nilai musyawarah dan ihsan menekankan dimensi partisipatif dan kualitas kerja yang

unggul dalam praktik manajemen pendidikan Islam.

1.

Musyawarah sebagai prinsip pengambilan keputusan
Praktik pengambilan keputusan dalam manajemen pendidikan Islam sebaiknya dilakukan
secara kolektif, melibatkan guru, staf, dan pemangku kepentingan lainnya. Musyawarah
tidak hanya meningkatkan legitimasi keputusan, tetapi juga memperkuat rasa kepemilikan
dan tanggung jawab bersama.

Ihsan dalam kualitas dan pelayanan
Thsan menuntut setiap individu dalam manajemen pendidikan Islam untuk bekerja dengan
kesungguhan dan kualitas terbaik. Hal ini berarti kebijakan dan praktik manajemen tidak
berhenti pada standar minimal, tetapi berorientasi pada manfaat maksimal bagi peserta
didik, guru, dan masyarakat.

. Keputusan yang seimbang antara dunia dan akhirat

Dengan musyawarah dan ihsan, keputusan manajerial tidak hanya mengutamakan efisiensi
atau keuntungan duniawi, tetapi juga manfaat moral dan spiritual jangka panjang.
Keputusan yang diambil mencerminkan kepedulian terhadap kesejahteraan manusia dan
kemaslahatan umat.?'

Implikasi Strategis terhadap Organisasi Pendidikan Islam

Implikasi aksiologi terhadap praktik manajemen pendidikan Islam juga mencakup aspek

strategis organisasi:

1.

Perencanaan berbasis nilai
Setiap rencana strategis dan operasional harus selaras dengan nilai Islam. Misalnya,
kurikulum dirancang tidak hanya untuk meningkatkan kompetensi akademik, tetapi juga
pembentukan karakter dan akhlak.

. Pengembangan sumber daya manusia

Rekrutmen, pelatihan, dan pengembangan profesional guru dan staf dilakukan berdasarkan
prinsip amanah, keadilan, dan ihsan. Kualitas SDM menjadi penentu keberhasilan lembaga
pendidikan Islam.

. Evaluasi dan akuntabilitas berbasis etika

Evaluasi lembaga dilakukan secara transparan, objektif, dan bertanggung jawab.
Akuntabilitas tidak hanya kepada stakeholder manusia, tetapi juga kepada Allah sebagai
pengawas utama atas setiap amanah yang diberikan.

. Penyusunan kebijakan yang berorientasi kemaslahatan

Setiap kebijakan sekolah atau madrasah harus mempertimbangkan maslahat jangka
panjang, baik bagi peserta didik, staf, maupun masyarakat sekitar. Pendekatan ini
menjadikan lembaga pendidikan Islam sebagai pusat kebaikan dan pemberdayaan umat.*?

20

21

Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttaqien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi Nilai
Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern,” Jurnal Visi Manajemen 11, no. 2 (2025):
01-12, https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513.

Eki Nining Saputri dkk., “Pengambilan Keputusan Dalam Kajian Manajemen Pendidikan Islam,” Jurnal
Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 4321-30, https://doi.org/10.31004/jptam.v8il.13046.

22 Febrilian Lestario, “Manajemen Strategis Lembaga Pendidikan Islam Dalam Meningkatkan Daya Saing Di Era

Globalisasi,” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 2 (2025): 19721-27,
https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.29427.
47



D. KESIMPULAN

Landasan aksiologis memiliki peran sentral dalam pengembangan teori dan praktik
manajemen pendidikan Islam. Nilai-nilai utama yang menjadi pijakan, seperti tauhid,
keadilan, amanah, musyawarah, dan ihsan, memberikan arah normatif, moral, dan spiritual
bagi seluruh aktivitas manajerial di lembaga pendidikan Islam. Tauhid menegaskan bahwa
setiap keputusan dan tindakan manajemen adalah bentuk ibadah dan amanah yang harus
dipertanggungjawabkan kepada Allah SWT, sehingga kepemimpinan menjadi etis dan
berintegritas. Keadilan dan amanah menjamin distribusi sumber daya, pembagian tugas,
evaluasi kinerja, dan pemberian hak dilakukan secara adil, transparan, dan bertanggung jawab.
Musyawarah mendorong partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan, sementara ihsan
memastikan kualitas kerja yang unggul dan manfaat maksimal bagi peserta didik, staf, dan
masyarakat.

Implikasi aksiologi terhadap praktik manajemen pendidikan Islam mencakup penetapan
tujuan yang bernilai, pengelolaan kepemimpinan dan tanggung jawab, pengambilan keputusan
yang adil dan partisipatif, serta strategi organisasi yang berorientasi pada nilai, akhlak, dan
kemaslahatan umat. Dengan demikian, manajemen pendidikan Islam bukan sekadar urusan
administratif, tetapi merupakan sarana pembentukan karakter, penguatan identitas keislaman
lembaga, dan pencapaian tujuan pendidikan secara holistik, etis, dan transendental.

DAFTAR PUSTAKA

Achmad, Achmad, dan Lailatul Fitria. “The Philosophical Trilogy for The Development of Islamic
Educational Management.” TATHO: International Journal of Islamic Thought and Sciences, 29
November 2024, 227-37. https://doi.org/10.70512/tatho.v1i4.49.

Budiyanti, Nurti, Asep Abdul Aziz, Palah Palah, dan Agus Salim Mansyur. “The Formulation of The
Goal of Insan Kamil as a Basis for The Development of Islamic Education Curriculum.” IJECA
(International Journal of Education and Curriculum Application) 3, no. 2 (2020): 81-90.
https://doi.org/10.31764/ijeca.v3i2.2252.

Fadli, Dastur. “Internalisasi Nilai-Nilai Tauhid Dalam Kurikulum Pendidikan Islam.” Jurnal Illmiah
Guru Madrasah 4, no. 1 (2025): 319-33. https://doi.org/10.69548/jigm.v4il.72.

Hamzah, Moh. “Musyawarah Dan Moderasi Dalam Manajemen Konflik Lembaga Pendidikan Islam:
Pendekatan Partisipatif Berbasis Nilai.” IslamicEdu Management Journal 2, no. 1 (2025): 1-16.
https://doi.org/10.71259/jvd83f54.

Holid, Agus, Miftahudin Miftahudin, Encep Syarifudin, dan Anis Fauzi. “FILSAFAT ILMU DALAM
PENGEMBANGAN TEORI MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM.” Jurnal Review
Pendidikan Dan Pengajaran 6, no. 4 (2023): 3542—48. https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i4.22898.

Khoiriyah, Binti Fatimatul, dan Eko Nursalim. “Strategi Peningkatan Kompetensi Guru Pendidikan
Agama Islam Melalui Pelatihan.” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 2, no. 3 (2025):
587-91.

Lestario, Febrilian. “Manajemen Strategis Lembaga Pendidikan Islam Dalam Meningkatkan Daya
Saing Di Era Globalisasi.” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 2 (2025): 19721-27.
https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.29427.

Miftahussurur, Wildan, Zahrotul Widad, dan Limnawati. “Good Governance Framework in Islamic
Educational Institutions: Literature-Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability.”
Al-Qiyvadah: Journal of Education Governance 1, no. 2 (2025): 58-71.

Miftahussurur, Wildan, Zahrotul Widad, dan Limnawati. “Good Governance Framework in Islamic
Educational Institutions: Literature-Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability.”
Al-Qiyvadah: Journal of Education Governance 1, no. 2 (2025): 58-71.

Mugzaini, M. Choirul, dan Umi Salamah. “Pembentukan Karakter Siswa Melalui Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam Di Sekolah Menengah Pertama.” Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam 9, no. 1 (2023): 82-99. https://doi.org/10.54621/jiat.v9il1.574.

Putri, Farih, Husnaya Damayanti, dan Mardiyah Mardiyah. “HASIL EVALUASI DIRI SEKOLAH
DAN PENENTUAN PRIORITAS REKOMENDASI DALAM MENINGKATAN KUALITAS

48



PENDIDIKAN ISLAM.” Al-Rabwah 19 (November 2025): 077-096.
https://doi.org/10.55799/jalr.v19i2.675.

Rahmawati, Rahmawati, Juliana Juliana, dan Aqsha Almadinah. “Superioritas Kepemimpinan
Lembaga Pendidikan Islam.” /JQRA : JURNAL PENDIDIKAN ISLAM 2, no. 02 (2022): 160-73.

Rochim, Amelia Nur, dan M. Imamul Muttagien. “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi
Nilai Kepemimpinan [slam Dalam Manajemen Pendidikan Modern.” Jurnal Visi Manajemen 11,
no. 2 (2025): 01-12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513.

Rochim, Amelia Nur, dan M. Imamul Muttagien. “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi
Nilai Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern.” Jurnal Visi Manajemen 11,
no. 2 (2025): 01-12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513.

Rochim, Amelia Nur, dan M. Imamul Muttagien. “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi
Nilai Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern.” Jurnal Visi Manajemen 11,
no. 2 (2025): 01-12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513.

Rokhmah, Dewi. “Ilmu Dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi.”
CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman 7, no. 2 (2021): 172—86.

Saputri, Eki Nining, Sri Rahayu, dan Tuti Andriani. “Pengambilan Keputusan Dalam Kajian
Manajemen Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 4321-30.
https://doi.org/10.31004/jptam.v8i1.13046.

Sirojudin, Didin, dan Hilyah Ashoumi. “Aksiologi Ilmu Pengetahuan Manajemen Pendidikan Islam.”
Al-ldaroh:  Jurnal Studi Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 2 (2020): 182-95.
https://doi.org/10.54437/alidaroh.v4i2.168.

Syaban, Marwan. “KONSEP DASAR MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM.” AL-WARDAH 12, no.
2 (2019): 131. https://doi.org/10.46339/al-wardah.v12i2.141.

Yuliyana, Dewi, dan Titi Hendrawati. “Integrasi Nilai Keislaman Dalam Manajemen Mutu
Pendidikan.” Action Research Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 2 (2025): 753-61.
https://doi.org/10.61227/arji.v7i2.370.

49



