
41   

Jurnal Pemikiran dan Kajian Pendidikan                   Vol. 9, No. 12, November 2025, Hal (41-49) 

 

LANDASAN AKSIOLOGIS DALAM PENGEMBANGAN TEORI 

MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM 

 
Andika Papriono1, Kautsar Eka Wardhana2, Yusnia Binti Kholifah3 

UINSI Samarinda 
Email: paprionoandika@gmail.com1, kautsarekaptk@gmail.com2, yusnia3003@uinsi.ac.id3  

 

ABSTRAK 

Pengembangan teori manajemen pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari landasan filosofis yang 

menjadi pijakan normatif dan operasionalnya. Salah satu landasan yang memiliki peran strategis adalah 

landasan aksiologis, yaitu kajian tentang nilai, etika, dan tujuan kemanfaatan ilmu. Artikel ini bertujuan 

untuk mengkaji secara mendalam landasan aksiologis dalam pengembangan teori manajemen 

pendidikan Islam serta implikasinya terhadap praktik pengelolaan lembaga pendidikan Islam. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research), 

dengan menganalisis sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan filsafat ilmu, 

manajemen pendidikan, dan pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa landasan aksiologis 

dalam manajemen pendidikan Islam berorientasi pada nilai-nilai ketauhidan, keadilan, kemaslahatan, 

dan akhlak mulia, yang membedakannya secara fundamental dari manajemen pendidikan 

konvensional. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berfungsi sebagai tujuan akhir, tetapi juga sebagai 

pedoman etis dalam seluruh proses manajerial. Dengan demikian, pengembangan teori manajemen 

pendidikan Islam harus menempatkan aksiologi Islam sebagai basis utama agar mampu melahirkan 

sistem pendidikan yang efektif, bermakna, dan berorientasi pada pembentukan insan kamil. 

Kata Kunci: Aksiologi, Manajemen Pendidikan Islam, Filsafat Ilmu, Nilai Islam. 

 

A. PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam merupakan suatu sistem yang bertujuan membentuk manusia 

seutuhnya (insan kamil), yaitu manusia yang seimbang antara aspek intelektual, spiritual, 

moral, dan sosial. Dalam rangka mencapai tujuan tersebut, pendidikan Islam memerlukan 

sistem pengelolaan yang terarah, sistematis, dan bernilai. Manajemen pendidikan Islam hadir 

sebagai perangkat konseptual dan praktis untuk mengelola seluruh sumber daya pendidikan 

agar tujuan pendidikan Islam dapat tercapai secara efektif dan efisien.1 

Namun demikian, teori manajemen pendidikan Islam tidak dapat disusun hanya dengan 

mengadopsi teori manajemen modern yang bersifat positivistik dan pragmatis. Diperlukan 

landasan filosofis yang kuat agar teori yang dikembangkan tidak kehilangan identitas dan 

nilai-nilai keislamannya. Filsafat ilmu memberikan kerangka dasar bagi pengembangan 

keilmuan, yang meliputi aspek ontologis, epistemologis, dan aksiologis.2 

Di antara ketiga aspek tersebut, aksiologi memiliki peran yang sangat penting karena 

berkaitan langsung dengan nilai, tujuan, dan kemanfaatan ilmu. Aksiologi menentukan untuk 

apa suatu teori dikembangkan, nilai apa yang melandasinya, serta bagaimana ilmu tersebut 

digunakan dalam kehidupan manusia. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, landasan 

aksiologis menjadi pembeda utama antara manajemen pendidikan Islam dan manajemen 

 
1 Nurti Budiyanti dkk., “The Formulation of The Goal of Insan Kamil as a Basis for The Development of Islamic 

Education Curriculum,” IJECA (International Journal of Education and Curriculum Application) 3, no. 2 

(2020): 81–90, https://doi.org/10.31764/ijeca.v3i2.2252. 
2 Achmad Achmad dan Lailatul Fitria, “The Philosophical Trilogy for The Development of Islamic Educational 

Management,” TATHO: International Journal of Islamic Thought and Sciences, 29 November 2024, 227–

37, https://doi.org/10.70512/tatho.v1i4.49. 

mailto:paprionoandika@gmail.com1
mailto:kautsarekaptk@gmail.com2
mailto:yusnia3003@uinsi.ac.id3


42   

pendidikan umum.3 

Realitas menunjukkan bahwa banyak lembaga pendidikan Islam yang masih menerapkan 

praktik manajemen yang kurang mencerminkan nilai-nilai Islam, seperti minimnya keadilan, 

lemahnya etika kepemimpinan, dan orientasi yang terlalu administratif. Hal ini menunjukkan 

bahwa pengembangan teori manajemen pendidikan Islam belum sepenuhnya berlandaskan 

pada aksiologi Islam secara utuh.4 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini difokuskan pada kajian landasan 

aksiologis dalam pengembangan teori manajemen pendidikan Islam. 

Rumusan Masalah 

1. Bagaimana konsep landasan aksiologis dalam pengembangan teori manajemen pendidikan 

Islam? 

2. Bagaimana implikasi landasan aksiologis terhadap pengembangan dan praktik manajemen 

pendidikan Islam? 

Tujuan Penelitian 

1. Menganalisis konsep landasan aksiologis dalam pengembangan teori manajemen 

pendidikan Islam. 

2. Mengkaji implikasi landasan aksiologis terhadap praktik manajemen pendidikan Islam. 

 

B. METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research). Data diperoleh dari berbagai sumber literatur yang relevan, seperti buku filsafat 

ilmu, manajemen pendidikan Islam, jurnal ilmiah, serta karya klasik dan kontemporer pemikir 

Islam. Teknik analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan dengan pendekatan analisis deskriptif-kritis. 

Kajian Teoretis 

Aksiologi dalam Filsafat Ilmu 

Salah   satu   cabang   filsafat   ilmu   yang   mempertanyakan   bagaimana manusia  

menggunakan  ilmunya  disebut  aksiologi.  Aksiologi  mencoba  untuk mencapai  hakikat  dan  

manfaat  yang  ada  dalam  suatu  pengetahuan.  Diketahui bahwa  salah  satu  manfaat  dari  

ilmu  pengetahuan  yaitu  untuk  memberikan kemaslahatan   dan   kemudahan   bagi   

kehidupan   manusia.   hal   ini   yang menjadikan  aksiologis  memilih  peran  sangat  penting  

dalam  suatu  proses pengembangan  ilmu  pengetahuan  karena  ketika  suatu  cabang  ilmu  

tidak memiliki  nilai  aksiologis  akan  lebih  cenderung  mendatangkan  kemudharatan bagi  

kehidupan  manusia  bahkan  tidak  menutup  kemungkinan  juga  ilmu  yang bersangkutan 

dapat mengancam kehidupan sosial dan keseimbangan alam.18Aksiologi  berasal  dari  bahasa  

Yunani  yaitu axionyang  berarti  nilai  dan logosyang  berarti  ilmu.  Sederhananya  aksiologi  

adalah  ilmu  tentang  nilai. Aksiologis  dasarnya  berbicara  tentang  hubungan  ilmu  dengan  

nilai,  apakah ilmu  bebas  nilai  dan  apakah  ilmu  terikat  nilai.  Karena  berhubungan  

dengan nilai  maka  aksiologi  berhubungan  denganbaik  dan  buruk,  berhubungan dengan  

layak  atau  pantas,  tidak  layak  atau  tidak  pantas.  Ketika  para  ilmuwan dulu ingin 

membentuk satu jenis ilmu pengetahuan maka sebenarnya dia harus atau telah melakukan uji 

aksiologis. Contohnya  apa gunanya ilmu Manajemen Pendidikan  Islam  yaitu  kajian-kajian  

aksiologi  yang  membahas  itu.  Jadi  pada intinya kajian aksiologi itu membahas tentang 

 
3 Agus Holid dkk., “FILSAFAT ILMU DALAM PENGEMBANGAN TEORI MANAJEMEN PENDIDIKAN 

ISLAM,” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran 6, no. 4 (2023): 3542–48, 

https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i4.22898. 
4 Wildan Miftahussurur dkk., “Good Governance Framework in Islamic Educational Institutions: Literature-

Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability,” Al-Qiyadah: Journal of Education 

Governance 1, no. 2 (2025): 58–71. 



43   

layak atau tidaknya sebuah ilmu pengetahuan,   pantas   atau   tidaknya   ilmu   pengetahuan   

itu   dikembangkan. Kemudian  aksiologi  ini  juga  yang  melakukan  pengereman  jika  ada  

ilmu pengetahuan  tertentu  yang  memang  tingkat  perkembangannya  begitu  cepat, 18Juhari, 

Aksiologi Ilmu Pengetahuan (Telaah Tentang Manfaat Ilmu Pengetahuan dalam Konteks Ilmu 

Dakwah), Al-Idarah: Juenal Manajemen dan Administrasi Islam, Vol. 3, No. 1, 2019, 101.  

Ilmu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, dan AksiologiVolume 7, Nomor 

2, Desember2021| 183sehingga pada akhirnya nanti akan mendehumanisasi atau membuang 

nilai-nilai yang dipegang kuat oleh umat manusia. Dalam  teori  Islam  klasik,  wilayah  etis  

tentang  baik  dan  buruk  ada  dua pilihan,  yaitu the  theistic-subjectivismdan rationalistic-

objectivism.  Dalam  hal  ini, the theistic-subjectivismmenekankan pada pemahaman bahwa 

baik dan buruk hanya ditentukan  oleh  Tuhan.  Sedangkan rationalistic-objectivismlebih  

menekankan pada   peran   akal   dalam   menentukan   baik   dan   buruknya   sesuatu.   Dalam 

pandangan Islam, ditinjau dari sisi manfaat (dimensi aksiologi) atas penerapan dan 

orientasinya, maka ilmu dibedakan  menjadi dua, yaitu: Pertama, ilmu yang diterapkan  dan  

bermanfaat  langsung  untuk  kehidupan  manusia  di  dunia. Dalam  kelompok  ilmu  ini  

adalah  yang  jelas-jelas  langsung  dirasakan  dan dibutuhkan  oleh  manusia  di  dunia  atau  

dibutuhkan  dalam  masa  hidupnya, seperti  ilmu  sains  yang  mencakup  politik,  ekonomi,  

sosial, budaya,  dan kejiwaan (psikologi). Kedua, ilmu yang bermanfaat secara tidak langsung 

untuk kehidupan manusia di dunia, tetapi untuk kehidupan akhirat. Dimensi spiritual dalam  

kelompok  ini  dikategorikan  dengan  ilmu-ilmu  yang  bersifat  non-materi dan  hasil  yang  

dirasakan  tidak  langsung  untuk  kehidupan  manusia  di  dunia atau  semasa  hidupnya.  Ilmu  

ini  lebih  banyak  berkaitan  dengan  agama  dan keimanan seseorang.19Aksiologi ilmu  

meliputi  nilai-nilai(values)  yang  bersifat  normatif  dalam pemberian  makna  terhadap  

kebenaran  atau  kenyataan  sebagaimana  dijumpai dalam kehidupan manusia yang 

menjelajahi berbagai kawasan, seperti kawasan sosial,  kawasan  simbolik  atau  pun  fisik-

material.  Lebih  dari  itu  nilai-nilai  juga ditunjukkan  oleh  aksiologi  ini  sebagai  suatu 

conditio  sinequa  nonyang  wajib dipatuhi  dalam  kegiatan  kita,  baik  dalam  melakukan  

penelitian  maupun  di dalam menerapkan ilmu.5 

Manajemen Pendidikan Islam 

Pengertian managemen 

مَّ  ا تعَدُُّونَ ُُ دبَِِّرُ الْأمَْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْأرَْضِ ثمَُّ یعَْرُجُ إِلیَْھِ فِي یَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ ألَْفَ سَنَةِ مِِّ    

Artinya:  

Dia mengatur urusan dari langit ke bumi, kemudian (urusan) itu naik kepadanya dalam 

satu hari yang kadarnya adalah seribu tahun menurut perhitunganmu (Al Sajdah : 05)  

Dari isi kandungan ayat di atas dapatlah diketahui bahwa Allah swt adalah pengatur alam 

(manager). Keteraturan alam raya ini merupakan bukti kebesaran Allah swt dalam mengelola 

alam ini. Namun, karena manusia yang diciptakan Allah SWT telah dijadikan sebagai khalifah 

di bumi, maka dia harus mengatur dan mengelola bumi dengan sebaik-baiknya sebagaimana 

Allah mengatur alam raya ini. Pengertian tersebut dalam skala aktivitas juga dapat diartikan 

sebagai menertibkan, mengatur dan berpikir yang dilakukan oleh seseorang, sehingga ia 

mampu mengemukakan, menata dan merapikan segala sesuatu yang ada disekitarnya, 

Sedangkan secara terminology banyak defenisi yang dikemukakan oleh para ahli, diantaranya 

adalah: P.Siagian mengartikan manajemen sebagai kemampuan atau ketrampilan untuk 

memperoleh suatu hasil dalam rangka mencapai tujuan melalui kegiatan-kegiatan orang lain 

mengetahui prinsip-prinsipnya serta menjadikan hidup selaras dan serasi dengan yang lainnya 

(Siagan, 1990). Manajemen adalah suatu usaha, merencanakan, mengorganisir, mengarahkan, 

 
5 Dewi Rokhmah, “Ilmu Dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi,” CENDEKIA: Jurnal 

Studi Keislaman 7, no. 2 (2021): 172–86. 



44   

mengakomodir serta mengawasi kegiatan dalam suatu organisasi agar tercapai tujuan 

organisasi secara efisien dan efektif (Manaf, 2001).6 

Pendidikan  

Untuk memberikan pengertian pendidikan Islam, lebih bijaknya kalau melihat konsep 

pendidikan terlebih dahulu.. Pendidkan dalam bahasa Indonesia berasal dari kata "didik" 

dengan memberinya awalan "pe" dan akhiran '"an" yang mengandung arti "perbuatan". Istilah 

pendidikan semula berasal dari bahasa Yunai yaitu paedagogie yang berarti bimbingan kepada 

anak. istilah ini diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan education yang berarti 

pengembangan atau bimbingan (Mustali, 2014). Dalam kamus besar bahasa Indonesia on-line, 

pendidikan adalah proses perubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam 

usaha mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan pelatihan, proses, cara dan 

perbuatan mendidik. Undang-undang No.20 Tahun 2003 tentang sistim pendidikan nasional 

mendefenisikan pendidikan sebagai suatu usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan 

suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan 

potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spriritual keagamaan pengendalian diri, kepribadian, 

kecerdasan, ahlak mulia serta ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat bangsa dan 

negara.7 

Manajemen pendidikan Islam dapat dipahami sebagai proses perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan seluruh aktivitas pendidikan dengan 

berlandaskan nilai-nilai Islam. Tujuan utamanya bukan sekadar efektivitas organisasi, tetapi 

juga pembentukan akhlak dan karakter islami dalam seluruh proses pendidikan. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN    

Landasan Aksiologis dalam Pengembangan Teori Manajemen Pendidikan Islam 

Landasan aksiologis manajemen pendidikan Islam bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan 

nilai-nilai universal Islam. Nilai-nilai tersebut antara lain tauhid, keadilan, amanah, 

musyawarah, dan ihsan. Nilai tauhid menjadi fondasi utama yang mengarahkan seluruh 

aktivitas manajerial sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT. Artinya, setiap keputusan, 

kebijakan, dan tindakan manajemen bukan hanya dinilai dari aspek teknis atau administratif, 

tetapi juga dari sejauh mana tindakan tersebut sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.8 

Tauhid dalam aksiologi manajemen pendidikan Islam menegaskan bahwa Allah adalah 

pusat orientasi seluruh aktivitas pendidikan. Seorang manajer pendidikan Islam harus 

menyadari bahwa kepemimpinan dan tanggung jawabnya adalah amanah yang kelak 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah. Kesadaran ini akan menuntun manajer untuk 

menjalankan tugasnya dengan penuh integritas, kejujuran, dan tanggung jawab.9 

Selain tauhid, nilai keadilan menjadi prinsip aksiologis yang sangat penting. Keadilan 

dalam manajemen pendidikan Islam mencakup distribusi sumber daya, penilaian kinerja, dan 

pengambilan keputusan yang adil terhadap seluruh warga lembaga pendidikan. Manajemen 

yang berlandaskan keadilan akan menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif, 

harmonis, dan produktif.10 

 
6 Marwan Syaban, “KONSEP DASAR MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM,” AL-WARDAH 12, no. 2 (2019): 

131, https://doi.org/10.46339/al-wardah.v12i2.141. 
7 Syaban, “KONSEP DASAR MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM.” 
8 Didin Sirojudin dan Hilyah Ashoumi, “Aksiologi Ilmu Pengetahuan Manajemen Pendidikan Islam,” Al-Idaroh: 

Jurnal Studi Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 2 (2020): 182–95, 

https://doi.org/10.54437/alidaroh.v4i2.168. 
9 Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttaqien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi Nilai 

Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern,” Jurnal Visi Manajemen 11, no. 2 (2025): 

01–12, https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513. 
10 Rochim dan Muttaqien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah,” 2025. 



45   

Amanah adalah prinsip berikutnya, yang menekankan bahwa setiap posisi dan jabatan 

dalam lembaga pendidikan Islam adalah titipan yang harus dijalankan dengan penuh tanggung 

jawab. Kepemimpinan dalam manajemen pendidikan Islam bukan sekadar jabatan 

administratif, tetapi juga tanggung jawab moral dan spiritual. Oleh karena itu, pemimpin 

pendidikan Islam harus meneladani nilai-nilai kejujuran, integritas, dan pelayanan.11 

Musyawarah atau partisipasi kolektif juga merupakan nilai aksiologis penting. Proses 

pengambilan keputusan dalam manajemen pendidikan Islam sebaiknya dilakukan secara 

musyawarah untuk mencapai mufakat. Musyawarah tidak hanya meningkatkan legitimasi 

keputusan, tetapi juga mencerminkan prinsip demokrasi Islam yang menekankan keadilan dan 

kesetaraan.12 

Terakhir, ihsan atau kesungguhan dan kesempurnaan dalam bekerja menjadi prinsip 

moral yang mendorong manajer untuk memberikan yang terbaik dalam setiap tugas. Dengan 

ihsan, manajemen pendidikan Islam tidak hanya berhenti pada standar minimum, tetapi 

berorientasi pada kualitas yang unggul dan manfaat yang maksimal bagi peserta didik, guru, 

dan masyarakat.13 

Implikasi Aksiologi terhadap Praktik Manajemen Pendidikan Islam 

Implikasi pertama dari landasan aksiologi terhadap praktik manajemen pendidikan Islam 

adalah penentuan tujuan yang bernilai. Tujuan manajemen pendidikan Islam tidak hanya 

bersifat teknis, seperti pencapaian standar kurikulum atau efisiensi operasional, tetapi juga 

bersifat normatif dan moral. Tujuan ini mencakup: 

1. Pembentukan karakter dan akhlak peserta didik 

Pendidikan Islam menekankan pembentukan moral dan spiritual peserta didik. Oleh karena 

itu, praktik manajemen harus menciptakan lingkungan pendidikan yang mendukung 

pengembangan karakter, seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan kepedulian sosial. 

Misalnya, kebijakan penilaian peserta didik harus tidak hanya mengukur prestasi akademik, 

tetapi juga perilaku dan etika sehari-hari.14 

2. Pengembangan kompetensi pendidik dan tenaga kependidikan 

Praktik manajemen pendidikan Islam harus memperhatikan pengembangan kualitas guru 

dan staf agar mereka mampu menanamkan nilai-nilai Islam dalam pembelajaran. Hal ini 

dapat dilakukan melalui pelatihan berkelanjutan, mentoring, dan evaluasi kinerja yang 

mempertimbangkan integritas, profesionalisme, dan komitmen spiritual.15 

3. Menciptakan kemaslahatan bagi masyarakat 

Manajemen pendidikan Islam juga bertujuan memberikan manfaat luas bagi masyarakat. 

Sekolah atau lembaga pendidikan Islam tidak hanya menjadi tempat belajar, tetapi juga 

berfungsi sebagai pusat pendidikan nilai, dakwah, dan pemberdayaan umat. Oleh karena itu, 

 
11 Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttaqien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi Nilai 

Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern,” Jurnal Visi Manajemen 11, no. 2 (2025): 

01–12, https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513. 
12 Moh Hamzah, “Musyawarah Dan Moderasi Dalam Manajemen Konflik Lembaga Pendidikan Islam: 

Pendekatan Partisipatif Berbasis Nilai,” IslamicEdu Management Journal 2, no. 1 (2025): 1–16, 

https://doi.org/10.71259/jvd83f54. 
13 Dewi Yuliyana dan Titi Hendrawati, “Integrasi Nilai Keislaman Dalam Manajemen Mutu Pendidikan,” Action 

Research Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 2 (2025): 753–61, https://doi.org/10.61227/arji.v7i2.370. 
14 M. Choirul Muzaini dan Umi Salamah, “Pembentukan Karakter Siswa Melalui Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Di Sekolah Menengah Pertama,” Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 9, no. 

1 (2023): 82–99, https://doi.org/10.54621/jiat.v9i1.574. 
15 Binti Fatimatul Khoiriyah dan Eko Nursalim, “Strategi Peningkatan Kompetensi Guru Pendidikan Agama 

Islam Melalui Pelatihan,” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 2, no. 3 (2025): 587–91. 



46   

setiap kebijakan manajerial harus mempertimbangkan dampak sosial dan kemaslahatan 

jangka panjang.16 

Dengan landasan aksiologis, tujuan manajemen pendidikan Islam menjadi lebih jelas, 

holistik, dan berorientasi pada nilai, bukan sekadar hasil administratif atau materi. 

Implikasi Nilai Tauhid terhadap Kepemimpinan dan Tanggung Jawab 

Nilai tauhid sebagai fondasi aksiologi memiliki implikasi besar terhadap praktik 

manajemen pendidikan Islam. Tauhid menegaskan bahwa seluruh aktivitas manajemen adalah 

bentuk ibadah, sehingga kepemimpinan dan tanggung jawab manajerial harus dijalankan 

dengan penuh kesadaran spiritual. Beberapa implikasinya antara lain: 

1. Kepemimpinan sebagai amanah 

Pimpinan lembaga pendidikan Islam tidak hanya bertugas mengatur administrasi, tetapi 

juga bertanggung jawab secara moral dan spiritual di hadapan Allah. Kesadaran ini 

menuntun pemimpin untuk meneladani nilai kejujuran, keadilan, dan integritas.17 

2. Orientasi pada ibadah dalam setiap keputusan 

Setiap kebijakan, mulai dari pengelolaan kurikulum, pembagian tugas, hingga evaluasi 

kinerja, harus mempertimbangkan nilai-nilai keislaman. Misalnya, kebijakan disiplin siswa 

bukan semata-mata untuk tertib administrasi, tetapi untuk membentuk akhlak yang baik.18 

3. Evaluasi diri yang berkelanjutan 

Pemimpin pendidikan Islam diarahkan untuk selalu menilai diri sendiri, bukan hanya 

keberhasilan lembaga secara eksternal. Penilaian internal ini mencakup sejauh mana 

tindakan mereka selaras dengan prinsip tauhid dan berkontribusi pada pembentukan 

karakter peserta didik.19 

Dengan demikian, nilai tauhid mengintegrasikan dimensi spiritual ke dalam praktik 

manajerial, sehingga manajemen pendidikan Islam menjadi manajemen yang berorientasi 

nilai, etis, dan holistik. 

Implikasi Nilai Keadilan dan Amanah dalam Praktik Manajemen 

Nilai keadilan (al-‘adl) dan amanah menjadi pijakan penting lainnya. Keadilan menuntut 

perlakuan yang setara terhadap semua warga lembaga pendidikan, termasuk guru, tenaga 

kependidikan, dan peserta didik. Amanah menuntut integritas dalam menjalankan tanggung 

jawab jabatan. Implikasi dari kedua nilai ini dapat dijabarkan sebagai berikut: 

1. Pembagian tugas dan tanggung jawab yang adil 

Setiap staf dan guru diberi tanggung jawab sesuai kemampuan, dengan penghargaan dan 

evaluasi yang seimbang. Hal ini mencegah ketidakpuasan, konflik internal, dan 

ketidakefektifan organisasi. 

2. Penilaian kinerja yang objektif dan transparan 

Evaluasi guru, tenaga kependidikan, dan peserta didik dilakukan berdasarkan standar yang 

jelas, adil, dan proporsional. Nilai-nilai amanah mendorong evaluasi dilakukan dengan 

jujur, tidak diskriminatif, dan bertanggung jawab. 

3. Pemberian hak dan fasilitas yang merata 

Keadilan juga tercermin dalam distribusi sumber daya, fasilitas belajar, dan kesempatan 

 
16 Wildan Miftahussurur dkk., “Good Governance Framework in Islamic Educational Institutions: Literature-

Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability,” Al-Qiyadah: Journal of Education 

Governance 1, no. 2 (2025): 58–71. 
17 Rahmawati Rahmawati dkk., “Superioritas Kepemimpinan Lembaga Pendidikan Islam,” IQRA : JURNAL 

PENDIDIKAN ISLAM 2, no. 02 (2022): 160–73. 
18 Dastur Fadli, “Internalisasi Nilai-Nilai Tauhid Dalam Kurikulum Pendidikan Islam,” Jurnal Ilmiah Guru 

Madrasah 4, no. 1 (2025): 319–33, https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.72. 
19 Farih Putri dkk., “HASIL EVALUASI DIRI SEKOLAH DAN PENENTUAN PRIORITAS REKOMENDASI 

DALAM MENINGKATAN KUALITAS PENDIDIKAN ISLAM,” Al-Rabwah 19 (November 2025): 

077–096, https://doi.org/10.55799/jalr.v19i2.675. 



47   

pengembangan profesional. Penerapan prinsip keadilan memastikan lembaga pendidikan 

menjadi lingkungan yang kondusif dan harmonis.20 

Dengan penerapan nilai keadilan dan amanah, manajemen pendidikan Islam menjadi 

transparan, bertanggung jawab, dan memiliki legitimasi moral di mata seluruh warga lembaga. 

Implikasi Musyawarah dan Ihsan dalam Pengambilan Keputusan 

Nilai musyawarah dan ihsan menekankan dimensi partisipatif dan kualitas kerja yang 

unggul dalam praktik manajemen pendidikan Islam. 

1. Musyawarah sebagai prinsip pengambilan keputusan 

Praktik pengambilan keputusan dalam manajemen pendidikan Islam sebaiknya dilakukan 

secara kolektif, melibatkan guru, staf, dan pemangku kepentingan lainnya. Musyawarah 

tidak hanya meningkatkan legitimasi keputusan, tetapi juga memperkuat rasa kepemilikan 

dan tanggung jawab bersama. 

2. Ihsan dalam kualitas dan pelayanan 

Ihsan menuntut setiap individu dalam manajemen pendidikan Islam untuk bekerja dengan 

kesungguhan dan kualitas terbaik. Hal ini berarti kebijakan dan praktik manajemen tidak 

berhenti pada standar minimal, tetapi berorientasi pada manfaat maksimal bagi peserta 

didik, guru, dan masyarakat. 

3. Keputusan yang seimbang antara dunia dan akhirat 

Dengan musyawarah dan ihsan, keputusan manajerial tidak hanya mengutamakan efisiensi 

atau keuntungan duniawi, tetapi juga manfaat moral dan spiritual jangka panjang. 

Keputusan yang diambil mencerminkan kepedulian terhadap kesejahteraan manusia dan 

kemaslahatan umat.21 

Implikasi Strategis terhadap Organisasi Pendidikan Islam 

Implikasi aksiologi terhadap praktik manajemen pendidikan Islam juga mencakup aspek 

strategis organisasi: 

1. Perencanaan berbasis nilai 

Setiap rencana strategis dan operasional harus selaras dengan nilai Islam. Misalnya, 

kurikulum dirancang tidak hanya untuk meningkatkan kompetensi akademik, tetapi juga 

pembentukan karakter dan akhlak. 

2. Pengembangan sumber daya manusia 

Rekrutmen, pelatihan, dan pengembangan profesional guru dan staf dilakukan berdasarkan 

prinsip amanah, keadilan, dan ihsan. Kualitas SDM menjadi penentu keberhasilan lembaga 

pendidikan Islam. 

3. Evaluasi dan akuntabilitas berbasis etika 

Evaluasi lembaga dilakukan secara transparan, objektif, dan bertanggung jawab. 

Akuntabilitas tidak hanya kepada stakeholder manusia, tetapi juga kepada Allah sebagai 

pengawas utama atas setiap amanah yang diberikan. 

4. Penyusunan kebijakan yang berorientasi kemaslahatan 

Setiap kebijakan sekolah atau madrasah harus mempertimbangkan maslahat jangka 

panjang, baik bagi peserta didik, staf, maupun masyarakat sekitar. Pendekatan ini 

menjadikan lembaga pendidikan Islam sebagai pusat kebaikan dan pemberdayaan umat.22 

 
20 Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttaqien, “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi Nilai 

Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern,” Jurnal Visi Manajemen 11, no. 2 (2025): 

01–12, https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513. 
21 Eki Nining Saputri dkk., “Pengambilan Keputusan Dalam Kajian Manajemen Pendidikan Islam,” Jurnal 

Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 4321–30, https://doi.org/10.31004/jptam.v8i1.13046. 
22 Febrilian Lestario, “Manajemen Strategis Lembaga Pendidikan Islam Dalam Meningkatkan Daya Saing Di Era 

Globalisasi,” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 2 (2025): 19721–27, 

https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.29427. 



48   

D. KESIMPULAN 

Landasan aksiologis memiliki peran sentral dalam pengembangan teori dan praktik 

manajemen pendidikan Islam. Nilai-nilai utama yang menjadi pijakan, seperti tauhid, 

keadilan, amanah, musyawarah, dan ihsan, memberikan arah normatif, moral, dan spiritual 

bagi seluruh aktivitas manajerial di lembaga pendidikan Islam. Tauhid menegaskan bahwa 

setiap keputusan dan tindakan manajemen adalah bentuk ibadah dan amanah yang harus 

dipertanggungjawabkan kepada Allah SWT, sehingga kepemimpinan menjadi etis dan 

berintegritas. Keadilan dan amanah menjamin distribusi sumber daya, pembagian tugas, 

evaluasi kinerja, dan pemberian hak dilakukan secara adil, transparan, dan bertanggung jawab. 

Musyawarah mendorong partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan, sementara ihsan 

memastikan kualitas kerja yang unggul dan manfaat maksimal bagi peserta didik, staf, dan 

masyarakat. 

Implikasi aksiologi terhadap praktik manajemen pendidikan Islam mencakup penetapan 

tujuan yang bernilai, pengelolaan kepemimpinan dan tanggung jawab, pengambilan keputusan 

yang adil dan partisipatif, serta strategi organisasi yang berorientasi pada nilai, akhlak, dan 

kemaslahatan umat. Dengan demikian, manajemen pendidikan Islam bukan sekadar urusan 

administratif, tetapi merupakan sarana pembentukan karakter, penguatan identitas keislaman 

lembaga, dan pencapaian tujuan pendidikan secara holistik, etis, dan transendental. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Achmad, Achmad, dan Lailatul Fitria. “The Philosophical Trilogy for The Development of Islamic 

Educational Management.” TATHO: International Journal of Islamic Thought and Sciences, 29 

November 2024, 227–37. https://doi.org/10.70512/tatho.v1i4.49. 

Budiyanti, Nurti, Asep Abdul Aziz, Palah Palah, dan Agus Salim Mansyur. “The Formulation of The 

Goal of Insan Kamil as a Basis for The Development of Islamic Education Curriculum.” IJECA 

(International Journal of Education and Curriculum Application) 3, no. 2 (2020): 81–90. 

https://doi.org/10.31764/ijeca.v3i2.2252. 

Fadli, Dastur. “Internalisasi Nilai-Nilai Tauhid Dalam Kurikulum Pendidikan Islam.” Jurnal Ilmiah 

Guru Madrasah 4, no. 1 (2025): 319–33. https://doi.org/10.69548/jigm.v4i1.72. 

Hamzah, Moh. “Musyawarah Dan Moderasi Dalam Manajemen Konflik Lembaga Pendidikan Islam: 

Pendekatan Partisipatif Berbasis Nilai.” IslamicEdu Management Journal 2, no. 1 (2025): 1–16. 

https://doi.org/10.71259/jvd83f54. 

Holid, Agus, Miftahudin Miftahudin, Encep Syarifudin, dan Anis Fauzi. “FILSAFAT ILMU DALAM 

PENGEMBANGAN TEORI MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM.” Jurnal Review 

Pendidikan Dan Pengajaran 6, no. 4 (2023): 3542–48. https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i4.22898. 

Khoiriyah, Binti Fatimatul, dan Eko Nursalim. “Strategi Peningkatan Kompetensi Guru Pendidikan 

Agama Islam Melalui Pelatihan.” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 2, no. 3 (2025): 

587–91. 

Lestario, Febrilian. “Manajemen Strategis Lembaga Pendidikan Islam Dalam Meningkatkan Daya 

Saing Di Era Globalisasi.” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 2 (2025): 19721–27. 

https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.29427. 

Miftahussurur, Wildan, Zahrotul Widad, dan Limnawati. “Good Governance Framework in Islamic 

Educational Institutions: Literature-Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability.” 

Al-Qiyadah: Journal of Education Governance 1, no. 2 (2025): 58–71. 

Miftahussurur, Wildan, Zahrotul Widad, dan Limnawati. “Good Governance Framework in Islamic 

Educational Institutions: Literature-Based Insights on Amanah, Maslahah, and Accountability.” 

Al-Qiyadah: Journal of Education Governance 1, no. 2 (2025): 58–71. 

Muzaini, M. Choirul, dan Umi Salamah. “Pembentukan Karakter Siswa Melalui Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam Di Sekolah Menengah Pertama.” Jurnal At-Tarbiyyah: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 9, no. 1 (2023): 82–99. https://doi.org/10.54621/jiat.v9i1.574. 

Putri, Farih, Husnaya Damayanti, dan Mardiyah Mardiyah. “HASIL EVALUASI DIRI SEKOLAH 

DAN PENENTUAN PRIORITAS REKOMENDASI DALAM MENINGKATAN KUALITAS 



49   

PENDIDIKAN ISLAM.” Al-Rabwah 19 (November 2025): 077–096. 

https://doi.org/10.55799/jalr.v19i2.675. 

Rahmawati, Rahmawati, Juliana Juliana, dan Aqsha Almadinah. “Superioritas Kepemimpinan 

Lembaga Pendidikan Islam.” IQRA : JURNAL PENDIDIKAN ISLAM 2, no. 02 (2022): 160–73. 

Rochim, Amelia Nur, dan M. Imamul Muttaqien. “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi 

Nilai Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern.” Jurnal Visi Manajemen 11, 

no. 2 (2025): 01–12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513. 

Rochim, Amelia Nur, dan M. Imamul Muttaqien. “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi 

Nilai Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern.” Jurnal Visi Manajemen 11, 

no. 2 (2025): 01–12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513. 

Rochim, Amelia Nur, dan M. Imamul Muttaqien. “Keadilan, Amanah, Dan Musyawarah: Integrasi 

Nilai Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern.” Jurnal Visi Manajemen 11, 

no. 2 (2025): 01–12. https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513. 

Rokhmah, Dewi. “Ilmu Dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistemologi, Dan Aksiologi.” 

CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman 7, no. 2 (2021): 172–86. 

Saputri, Eki Nining, Sri Rahayu, dan Tuti Andriani. “Pengambilan Keputusan Dalam Kajian 

Manajemen Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Tambusai 8, no. 1 (2024): 4321–30. 

https://doi.org/10.31004/jptam.v8i1.13046. 

Sirojudin, Didin, dan Hilyah Ashoumi. “Aksiologi Ilmu Pengetahuan Manajemen Pendidikan Islam.” 

Al-Idaroh: Jurnal Studi Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 2 (2020): 182–95. 

https://doi.org/10.54437/alidaroh.v4i2.168. 

Syaban, Marwan. “KONSEP DASAR MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM.” AL-WARDAH 12, no. 

2 (2019): 131. https://doi.org/10.46339/al-wardah.v12i2.141. 

Yuliyana, Dewi, dan Titi Hendrawati. “Integrasi Nilai Keislaman Dalam Manajemen Mutu 

Pendidikan.” Action Research Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 2 (2025): 753–61. 

https://doi.org/10.61227/arji.v7i2.370. 


