
5   

Jurnal Pemikiran dan Kajian Pendidikan                         Vol. 9, No. 10, Oktober 2025, Hal (5-11) 

 

DARI MINORITAS KE BUMI HIJAU: REFLEKSI ISLAM MELALUI 

FIQIH AQALLIYAT DAN FIKIH EKOLOGI 

 
Harif Rahman Suyatno1, Duski Samad2, Firdaus ST Mamad3 

Universitas Isiam Negeri Imam Bonjol Padang 
Email:  rahmanharif46@gmail.com1, duskisamad60@gmail.com2, firdaus_mamad@uinib.ac.id3  

 

ABSTRAK 

Kajian tentang Fiqih Aqalliyat dan Fiqih Ekologi muncul sebagai respons terhadap tantangan 

kehidupan umat Islam modern yang hidup dalam konteks sosial, politik, dan ekologis yang kompleks. 

Fiqih Aqalliyat lahir dari kebutuhan untuk memberikan pedoman hukum Islam bagi umat Muslim yang 

hidup sebagai minoritas di tengah masyarakat non-Muslim, dengan tetap mempertahankan prinsip 

syariat melalui pendekatan kemudahan (taysīr) dan tujuan hukum Islam (maqāṣid al-syarī‘ah). 

Sementara itu, Fiqih Ekologi berkembang sebagai bentuk kesadaran teologis terhadap tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah Allah di bumi dalam menjaga keseimbangan lingkungan dan mencegah 

kerusakan alam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis kajian pustaka (library 

research), dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer yang relevan, seperti karya Yusuf al-

Qaradawi, Thaha Jabir al-‘Alwani, serta pandangan ulama modern mengenai etika ekologis dalam 

Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa kedua konsep fiqih tersebut memiliki kesamaan nilai dasar, 

yaitu prinsip kemaslahatan, keseimbangan, dan tanggung jawab sosial. Fiqih Aqalliyat menekankan 

adaptasi hukum Islam terhadap realitas minoritas tanpa meninggalkan prinsip syariat, sedangkan Fiqih 

Ekologi menekankan keseimbangan antara pemanfaatan sumber daya alam dan pelestariannya. 

Keduanya menawarkan paradigma hukum Islam yang dinamis, kontekstual, dan relevan dengan isu 

kemanusiaan dan lingkungan global masa kini. Dengan demikian, integrasi Fiqih Aqalliyat dan Fiqih 

Ekologi dapat menjadi dasar pengembangan etika Islam yang inklusif dan berorientasi pada 

kemaslahatan universal. 

Kata Kunci: Fiqih Aqalliyat, Fiqih Ekologi, Kemaslahatan. 

 

ABSTRACT 

The study of Fiqh al-Aqalliyyat and Fiqh al-Bi’ah (Ecological Fiqh) emerges as a response to the 

complex social, political, and ecological challenges faced by modern Muslim communities. Fiqh al-

Aqalliyyat arises from the need to provide Islamic legal guidance for Muslims living as minorities 

within non-Muslim societies, while maintaining the principles of Sharia through the approaches of 

taysīr (facilitation) and maqāṣid al-sharī‘ah (objectives of Islamic law). Meanwhile, Fiqh al-Bi’ah 

develops as a theological awareness of human responsibility as Allah’s vicegerent (khalīfah) on earth 

to preserve environmental balance and prevent ecological destruction. This research employs a 

qualitative method based on library research, examining both classical and contemporary literature 

relevant to the topic, including the works of Yusuf al-Qaradawi, Thaha Jabir al-‘Alwani, and other 

modern scholars on Islamic ecological ethics. The findings indicate that both fields share core values 

such as public welfare (maṣlaḥah), balance, and social responsibility. Fiqh al-Aqalliyyat emphasizes 

the adaptation of Islamic law to the realities of minority life without compromising fundamental 

principles, while Fiqh al-Bi’ah highlights the balance between resource utilization and environmental 

preservation. Together, they offer a dynamic and contextual paradigm of Islamic law that remains 

relevant to contemporary humanitarian and environmental issues. Therefore, the integration of Fiqh 

al-Aqalliyyat and Fiqh al-Bi’ah serves as a foundation for developing an inclusive Islamic ethical 

framework oriented toward universal welfare. 

Kata Kunci: Fiqh Al-Aqalliyyat, Ecological Fiqh, Public Welfare. 

 

 

mailto:%20Rosayenita@gmail.com1


6   

A. PENDAHULUAN 

Perubahan sosial, politik, dan lingkungan global menuntut hukum Islam untuk terus 

beradaptasi dengan dinamika kehidupan umat modern. Umat Islam kini tidak hanya hidup di 

wilayah mayoritas Muslim, tetapi juga tersebar sebagai minoritas di berbagai negara non-

Muslim. Di sisi lain, umat manusia dihadapkan pada krisis ekologis akibat eksploitasi alam 

yang berlebihan. Dua realitas ini melahirkan kebutuhan akan fiqih yang lebih kontekstual dan 

responsif terhadap tantangan zaman. Dari sinilah muncul dua cabang kajian fiqih kontemporer 

yang penting, yakni Fiqih Aqalliyat dan Fiqih Ekologi.(Mustafa & Agbaria, 2016) 

Fiqih Aqalliyat berkembang sebagai respons terhadap permasalahan hukum yang 

dihadapi umat Islam minoritas di Barat, seperti kewarganegaraan, partisipasi politik, sistem 

ekonomi non-syariah, dan hubungan sosial lintas agama. Yusuf al-Qaradawi dan Thaha Jabir 

al-‘Alwani menjadi tokoh utama yang mengembangkan konsep ini dengan menekankan 

prinsip taysīr (kemudahan) serta orientasi pada maqāṣid al-syarī‘ah agar penerapan hukum 

Islam tetap sesuai dengan konteks masyarakat modern. Pendekatan ini menjadikan fiqih bukan 

sekadar hukum normatif, tetapi juga panduan sosial yang dinamis dan solutif.(Asror et al., 

2023a) 

Sementara itu, Fiqih Ekologi lahir dari kesadaran atas meningkatnya krisis lingkungan 

global seperti pemanasan bumi, deforestasi, dan pencemaran alam. Berdasarkan pandangan 

Islam, manusia berperan sebagai khalifah yang bertugas menjaga keseimbangan bumi dan 

mencegah kerusakan (fasād fī al-ardh). Para pemikir seperti Izzi Dien dan Abdul-Matin 

menegaskan bahwa ajaran Islam memiliki dimensi ekologis yang menuntut tanggung jawab 

moral dan spiritual terhadap kelestarian alam. Dengan demikian, Fiqih Ekologi menghadirkan 

hukum Islam sebagai pedoman etis dalam pengelolaan sumber daya dan perlindungan 

lingkungan.(Mohidem & Hashim, 2023) 

Fiqih kontemporer ini berkembang dari kesadaran akan keterbatasan fiqih klasik dalam 

menjawab permasalahan modern. Yusuf al-Qaradawi (2014) dan Thaha Jabir al-‘Alwani 

(2005) berfokus pada konteks sosial-politik minoritas Muslim, sedangkan Izzi Dien (2000) 

dan Yafie (2006) menekankan dimensi ekologis Islam yang berlandaskan prinsip 

keseimbangan (mīzān) dan larangan kerusakan (fasād). Namun, kajian yang menghubungkan 

keduanya secara konseptual masih terbatas.(Qaraḍāwī, 2016) 

Adapun tujuan kajian ini adalah untuk menganalisis secara komparatif dan integratif 

konsep Fiqih Aqalliyat dan Fiqih Ekologi dalam perspektif hukum Islam kontemporer, 

menyoroti dasar-dasar teologis dan metodologisnya, serta menegaskan peran keduanya dalam 

mewujudkan kemaslahatan umat di tengah perubahan sosial dan lingkungan global. Dengan 

pendekatan ini, artikel diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi 

pengembangan fiqih yang lebih adaptif, humanistik, dan ekologis dalam menjawab tantangan 

zaman modern. 

 

B. METODOLOGI PENELITIAN 

Dalam tulsian ini, membahas dari minoritas ke bumi hijau: refleksi islam melalui fiqih 

aqalliyat dan fikih ekologi. Pendekatan yang digunakan adalah melalui metode kualitatif 

berbasis kajian pustaka (library research), dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer 

yang relevan, seperti karya Yusuf al-Qaradawi, Thaha Jabir al-‘Alwani, serta pandangan 

ulama modern mengenai etika ekologis dalam Islam. Data yang diperoleh kemudian dianalisis 

secara kualitatif, dan hasil disajikan secara sistematis dan objektif oleh penulis. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN    

Fiqih Aqalliyat 

1. Pengertian Fiqih Aqalliyat 



7   

Fiqih (الفقه) berasal dari kata faqaha – yafqahu – fiqhan yang berarti memahami secara 

mendalam. Dalam konteks syariat, fiqih berarti pemahaman terhadap hukum-hukum syariat 

Islam yang bersifat praktis dari dalil-dalil yang terperinci. Sedangkan Aqalliyya (الأقليات) 

bentuk jamak dari aqalliyyah, yang berarti minoritas atau kelompok kecil yang jumlahnya 

lebih sedikit dibanding mayoritas (akthariyyah). (Qaradawi, 2014)  

2. Sejarah Munculnya Konsep Fiqih Aqalliyyat 

Sejarah munculnya konsep Fiqih Aqalliyyat tidak terlepas dari dinamika umat Islam 

yang hidup sebagai minoritas di tengah masyarakat Barat dan wilayah non-Muslim lainnya. 

Konsep Fiqih Aqalliyyat lahir dari realitas sosial yang dihadapi umat Islam ketika hidup 

sebagai minoritas di negara-negara Barat maupun di wilayah mayoritas non-Muslim. Pada 

awal abad ke-20 hingga pertengahan abad ke-21, gelombang migrasi umat Islam ke Eropa, 

Amerika, dan negara-negara lain di luar dunia Islam semakin meningkat karena faktor 

pendidikan, ekonomi, maupun politik. Kondisi ini menimbulkan tantangan baru, sebab kaum 

muslimin di wilayah tersebut berhadapan dengan sistem hukum, budaya, dan tradisi sosial 

yang berbeda dengan negara-negara mayoritas Islam. Banyak persoalan fiqih yang muncul dan 

tidak ditemukan jawabannya secara langsung dalam literatur klasik, misalnya terkait hukum 

kewarganegaraan, keterlibatan politik, pernikahan campuran, praktik ekonomi, serta interaksi 

sosial dengan non-Muslim.(Asror et al., 2023b)  

Dari kebutuhan inilah lahir gagasan tentang fiqih aqalliyyat, yaitu fiqih yang berfokus 

pada hukum-hukum Islam untuk minoritas muslim dengan mempertimbangkan prinsip taysīr 

(kemudahan) dan maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan syariat). Konsep ini pertama kali 

dirumuskan dan dikembangkan secara sistematis oleh ulama kontemporer, terutama Yusuf al-

Qaradawi dan Thaha Jabir al-‘Alwani. (Parray, 2012) 

3. Tujuan Fiqih Aqalliyyat 

Tujuan utama Fiqih aqalliyyat adalah untuk memberikan panduan hukum Islam yang 

dapat menjawab problematika kehidupan umat Islam yang hidup sebagai minoritas di tengah 

masyarakat mayoritas non-Muslim. Dalam kondisi seperti ini, sering kali kaum muslimin 

menghadapi persoalan yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit dalam literatur fiqih 

klasik, misalnya terkait kewarganegaraan, partisipasi politik, pendidikan, ekonomi, maupun 

interaksi sosial.(Mun’im, 2021)  

4. Dasar-Dasar Fiqih Aqalliyyat 

Al-Qur’an menjadi dasar utama dalam fiqih aqalliyyat, khususnya ayat-ayat yang 

menekankan prinsip kemudahan, penghapusan kesulitan, serta penjagaan agama. 

 
Artinya: "Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak   menghendaki kesukaran 

bagimu."(Q.S. Al-Baqarah ayat 185) 

 
Artinya: "Dia (Allah) sekali-kali tidak menjadikan untuk kamu dalam agama suatu 

kesempitan." (Q.S. Al-Hajj ayat 78) 

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam bersifat fleksibel dan dapat menyesuaikan diri 

dengan berbagai kondisi, termasuk kehidupan minoritas.(Mujiburohman, 2018) 

Hadis Nabi Muhammad Saw. juga menjadi dasar penting dalam fiqih aqalliyyat, 

terutama yang menekankan prinsip toleransi, kemudahan, dan menghindari kesulitan. 

 
Artinya: "Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah seseorang     mempersulit agama 

melainkan ia akan dikalahkan olehnya." 



8   

 
Artinya: “Kesulitan itu mendatangkan kemudahan.” 

 
Artinya: “Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang terlarang.” 

Kaidah ini menegaskan adanya ruang kelapangan dalam hukum ketika umat Islam 

berada dalam situasi yang serba terbatas. 

5. Problematika Muslim Minoritas 

a. Dalam hal peribadatan, kendala yang sering muncul antara lain sulitnya melaksanakan 

shalat Jumat karena jumlah jamaah tidak mencukupi atau keterbatasan fasilitas masjid. 

Selain itu, arah kiblat menjadi persoalan tersendiri di negara-negara yang jauh dari Ka’bah 

sehingga membutuhkan bantuan teknologi untuk memastikan arah yang tepat. Tantangan 

lain adalah penentuan waktu ibadah, terutama puasa Ramadan, di wilayah dengan zona 

waktu ekstrem seperti di negara-negara kutub.(Mawardi, 2010) 

b. Dalam bidang muamalah, problematika yang muncul antara lain pernikahan campuran, 

transaksi keuangan, dan ketersediaan makanan halal. Pernikahan campuran antara Muslim 

dan non-Muslim sering menimbulkan perdebatan terkait keabsahan dan dampaknya 

terhadap pendidikan anak. Transaksi keuangan juga menjadi persoalan, karena di banyak 

negara non-Muslim sistem perbankan berbasis bunga yang dalam Islam termasuk kategori 

riba. Begitu pula dengan makanan, karena tidak semua negara menyediakan produk halal 

dengan label yang jelas.(Harisudin, 2021) 

c. Adapun dalam ranah sosial-politik, Muslim minoritas kerap menghadapi pertanyaan terkait 

loyalitas terhadap negara tempat tinggal, partisipasi politik, serta perbedaan antara hukum 

negara dan hukum Islam. Fiqih Aqalliyyat menekankan bahwa Muslim minoritas wajib 

menaati hukum negara selama tidak bertentangan secara langsung dengan prinsip-prinsip 

pokok Islam. Partisipasi politik bahkan dianjurkan untuk memperjuangkan hak-hak umat 

Islam, melindungi kepentingan mereka, serta menunjukkan loyalitas sebagai warga negara 

yang baik. Jika terjadi kontradiksi antara hukum Islam dan hukum negara, maka 

pendekatan gradual yang mendahulukan maslahat dan menghindari mudarat harus 

ditempuh, tanpa mengorbankan prinsip agama yang esensial.(Anwar et al., 2025) 

6. Penerapan Fiqih Aqalliyyat 

Penerapan fiqih aqalliyyat dapat dilihat melalui berbagai fatwa dan ijtihad ulama dalam 

menghadapi problematika nyata yang dialami Muslim minoritas. Misalnya, Yusuf al-Qaradawi 

dalam karyanya Fiqh al-Aqalliyyat al-Muslimah membolehkan Muslim yang tinggal di negara 

Barat menggunakan bank konvensional apabila tidak tersedia alternatif lembaga keuangan 

syariah, dengan pertimbangan bahwa menyimpan harta di lembaga keuangan merupakan 

kebutuhan mendesak. Contoh lainnya adalah fatwa mengenai penentuan waktu shalat dan 

puasa di negara-negara kutub. Ulama menetapkan bahwa Muslim dapat mengikuti waktu 

negara terdekat yang memiliki siklus siang dan malam normal, sehingga ibadah tetap dapat 

dijalankan tanpa memberatkan.(Salma & As’ad, 2024) 

Fiqih dan ekologi dalam perspektif Islam  

1. Pengertian 

Fiqih ekologi merupakan sebuah kajian yang mengintegrasikan antara konsep Islam yang 

bersumber dari Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas. Adapun ekologi adalah ilmu yang 

mempelajari hubungan timbal balik antara makhluk hidup dengan lingkungannya, termasuk 

keseimbangan alam serta keberlanjutan ekosistem. Integrasi keduanya dalam Islam melahirkan 

konsep fiqih ekologi, yaitu pemahaman hukum Islam yang menekankan tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah di bumi dalam menjaga kelestarian alam, mengelola sumber daya 



9   

secara bijaksana, serta mencegah kerusakan lingkungan. Dengan demikian, fiqih ekologi tidak 

hanya menyoroti aspek ibadah ritual, tetapi juga menegaskan dimensi etika dan sosial dalam 

menjaga lingkungan sebagai amanah dari Allah SWT.(Yafie, 2019) 

2. Konsep Lingkungan dalam Islam 

Dalam Islam, lingkungan dipandang sebagai bagian integral dari ciptaan Allah yang 

harus dijaga dan dikelola dengan penuh tanggung jawab. Manusia diberi kedudukan mulia 

sebagai khalifah di bumi, yang berarti memiliki mandat untuk mengatur, memelihara, serta 

memanfaatkan alam secara proporsional demi kemaslahatan bersama. Tugas kekhalifahan ini 

juga meniscayakan adanya amanah, yakni kewajiban moral dan spiritual untuk menjaga bumi 

sebagai titipan Allah SWT, bukan sekadar sebagai objek eksploitasi.(Rakhmat, 2022)  

3. Dasar-Dasar Fiqih Ekologi dalam Islam 

Alqur’an 

 
Artinya: “Apabila dikatakan kepada mereka, “Janganlah berbuat kerusakan di bumi,” 

mereka menjawab, “Sesungguhnya kami hanyalah orang-orang yang melakukan 

perbaikan.”(Q.S. Al-Baqarah ayat 11)  

 
Artinya: “Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan 

manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan 

mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (Q.S Ar-Rum ayat 41) 

 
Artinya: "Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan membahayakan orang lain". 

 
Artinya: “Kesulitan itu mendatangkan kemudahan.” 

 
Artinya: “mencegah kerusakan lebih utama daripada meraih manfaat” 

4. Problematika Lingkungan dan Krisis Iklim 

Problematika lingkungan dan krisis iklim pada era modern telah menjadi isu global yang 

sangat mendesak. Krisis ekologi global ditandai dengan meningkatnya pemanasan bumi, 

perubahan iklim yang ekstrem, deforestasi atau penggundulan hutan, serta pencemaran udara, 

air, dan tanah akibat aktivitas manusia yang berlebihan. Kondisi ini berdampak langsung 

terhadap kehidupan manusia, antara lain meningkatnya frekuensi bencana alam seperti banjir, 

tanah longsor, dan kekeringan, munculnya kelangkaan pangan akibat terganggunya sistem 

pertanian, serta meningkatnya berbagai penyakit yang berkaitan dengan polusi dan perubahan 

iklim. 

Dalam pandangan Islam, krisis iklim merupakan akibat dari perilaku manusia yang 

merusak keseimbangan alam. Oleh karena itu, Islam menekankan pentingnya menjaga 

kelestarian alam, menghindari perilaku yang merusak, serta mengupayakan solusi yang 

berkelanjutan sebagai wujud nyata dari amanah menjaga ciptaan Allah SWT. (Nur et al., 2025)  

5. Penerapan Fiqih Ekologi 

Penerapan fiqih ekologi dalam kehidupan sehari-hari menuntut adanya tanggung jawab 

dari setiap individu Muslim maupun masyarakat secara kolektif. Pada tingkat individu, 

seorang Muslim dituntut untuk menerapkan prinsip hemat energi, tidak bersikap boros, serta 

menjaga kebersihan lingkungan sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur’an dan hadis. Hal 

sederhana seperti mengurangi penggunaan plastik sekali pakai, memanfaatkan air dan listrik 



10   

secara efisien, serta menanam pohon merupakan wujud nyata dari kepedulian ekologis seorang 

Muslim. (Quadir, 2013) 

6. Krtik dan Tantangan Fiqih Ekologi 

Fiqih ekologi sebagai bidang kajian kontemporer dalam Islam tidak lepas dari kritik dan 

tantangan. Sebagian ulama menilai bahwa fiqih ekologi masih bersifat baru dan belum 

memiliki sistematika yang mapan sebagaimana cabang-cabang fiqih klasik, sehingga 

diperlukan upaya serius dalam merumuskan metodologi yang lebih komprehensif. (Hermanto, 

2021) 

Di sisi lain, tantangan besar muncul dari arus globalisasi, industrialisasi, dan budaya 

konsumtif yang mendorong manusia untuk mengeksploitasi alam secara berlebihan tanpa 

mempertimbangkan kelestarian lingkungan. Budaya konsumtif ini sering kali bertentangan 

dengan nilai Islam yang menekankan kesederhanaan dan larangan berlebih-lebihan (israf). 

Selain itu, terdapat kekhawatiran bahwa fiqih ekologi hanya berhenti pada tataran wacana 

akademik tanpa diikuti implementasi nyata dalam kebijakan publik maupun gerakan sosial. 

Jika hal ini terjadi, maka potensi fiqih ekologi sebagai solusi Islam terhadap krisis lingkungan 

akan sulit terwujud secara optimal. Oleh karena itu, dibutuhkan integrasi antara kajian 

keilmuan, kebijakan negara, dan kesadaran masyarakat agar fiqih ekologi benar-benar menjadi 

gerakan yang aplikatif dan berdampak nyata bagi kelestarian bumi. 

 

D. KESIMPULAN 

Fiqih Aqalliyyat dan Fiqih Ekologi merupakan dua bentuk ijtihad kontemporer yang 

menunjukkan dinamika dan relevansi fiqih Islam dalam merespons tantangan zaman. Fiqih 

Aqalliyyat hadir untuk memberikan panduan praktis bagi Muslim minoritas agar tetap dapat 

menjalankan syariat Islam di tengah masyarakat non-Muslim dengan berpegang pada prinsip 

taysīr (kemudahan) dan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Fiqih Ekologi menegaskan peran manusia sebagai khalifah yang berkewajiban menjaga 

bumi dari kerusakan, sejalan dengan peringatan Al-Qur’an dan hadis Nabi. Kedua konsep ini 

menegaskan bahwa fiqih Islam tidak kaku, melainkan adaptif, solutif, dan berorientasi pada 

kemaslahatan, sehingga dapat menjadi pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi 

problematika modern, baik dalam konteks sosial, politik, maupun lingkungan global. 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Anwar, K., Ridho, H., Sibawaihi, M., Mubarok, M. S., & Khairi, A. (2025). Muslim Minorities in the 

Context of Citizenship in Western Countries According to Fiqh al-Aqalliyat; Challenges and 

Obligations. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 36(1), 1–24. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v36i1.6401 

Asror, M., Rofiqi, R., Syafaq, H., & Hilmy, M. (2023a). YUSUF AL-QARADAWI’S PERSPECTIVE 

ON FIQH AQALLIYAT IN A MULTICULTURAL SOCIETY. Khazanah: Jurnal Studi Islam 

Dan Humaniora, 21(1), 83–98. https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8900 

Asror, M., Rofiqi, R., Syafaq, H., & Hilmy, M. (2023b). YUSUF AL-QARADAWI’S PERSPECTIVE 

ON FIQH AQALLIYAT IN A MULTICULTURAL SOCIETY. Khazanah: Jurnal Studi Islam 

Dan Humaniora, 21(1), 83–98. https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8900 

Harisudin, M. N. (2021). Fiqih aqalliyat: Metode ijtihad, produk hukum dan tantangan minoritas 

Muslim di berbagai belahan dunia (Cetakan pertama). Pustaka Compass. 

Hermanto, A. (2021). Fiqih Ekologi. Literasi Nusantara Abadi. 

Mawardi, A. I. (2010). Fiqh minoritas: Fiqh al-aqaliyat dan evolusi maqashid al-syariah dari konsep ke 

pendekatan (Cet. 1). LKiS. 

Mohidem, N. A., & Hashim, Z. (2023). Integrating Environment with Health: An Islamic Perspective. 

Social Sciences, 12(6), 321. https://doi.org/10.3390/socsci12060321 

Mujiburohman, A. (2018). FIQH AL-AQALLIYYAT AS AN AMERICAN VERSION OF LOCAL 

WISDOM. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 16(1), 1. 



11   

https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2091 

Mun’im, Z. (2021). Peran Kaidah Fikih dalam Aktualisasi Hukum Islam: Studi Fatwa Yusuf Al-

Qaradawi tentang Fiqh Al-Aqalliyat. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 15(1), 151–172. 

https://doi.org/10.24090/mnh.v15i1.4546 

Mustafa, M., & Agbaria, A. K. (2016). Islamic Jurisprudence of Minorities ( Fiqh al-Aqalliyyat ): The 

Case of the Palestinian Muslim Minority in Israel. Journal of Muslim Minority Affairs, 36(2), 

184–201. https://doi.org/10.1080/13602004.2016.1180889 

Nur, A., Bin Husin, H., Alwizar, & Yasir, M. (2025). Qur’anic Ecotheology and the Ethics of Forest 

Protection in Indonesia. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 26(2), 351–382. 

https://doi.org/10.14421/qh.v26i2.6312 

Parray, T. A. (2012). The Legal Methodology of “ <i>Fiqh al-Aqalliyyat”</i> and its Critics: An 

Analytical Study. Journal of Muslim Minority Affairs, 32(1), 88–107. 

https://doi.org/10.1080/13602004.2012.665624 

Qaradawi, Y. (2014). Jurisprudence of Priorities. BookBaby. 

Qaraḍāwī, Y. al-. (2016). Fī fiqh al-aqallīyāt al-muslima: Ḥayāt al-muslimīn wasaṭ al-muǧtamaʿāt al-

uḫrā (aṭ-Ṭabʿa 1). Dār aš-Šurūq. 

Quadir, T. M. (2013). Traditional islamic environmentalism: The vision of Seyyed Hossein Nasr. 

University press of America. 

Rakhmat, A. (2022). ISLAMIC ECOTHEOLOGY: UNDERSTANDING THE CONCEPT OF 

KHALIFAH AND THE ETHICAL RESPONSIBILITY OF THE ENVIRONMENT. Academic 

Journal of Islamic Principles and Philosophy, 3(1), 1–24. 

https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104 

Salma, A., & As’ad, M. (2024). DETERMINING PRAYER TIMES IN MIDNIGHT SUN 

COUNTRIES. Al-Hilal: Journal of Islamic Astronomy, 69–78. https://doi.org/10.21580/al-

hilal.2024.6.1.21040 

Yafie, A. (2019). Merintis fiqh lingkungan hidup. Yayasan Amanah : Ufuk Press. 


