Jurnal Pemikiran dan Kajian Pendidikan Vol. 9, No. 10, Oktober 2025, Hal (5-11)

DARI MINORITAS KE BUMI HIJAU: REFLEKSI ISLAM MELALUI
FIQIH AQALLIYAT DAN FIKIH EKOLOGI

Harif Rahman Suyatno?, Duski Samad?, Firdaus ST Mamad?
Universitas Isiam Negeri Imam Bonjol Padang
Email: rahmanharif46@gmail.com?, duskisamad60@gmail.com?, firdaus mamad@uinib.ac.id?

ABSTRAK

Kajian tentang Figih Agalliyat dan Figih Ekologi muncul sebagai respons terhadap tantangan
kehidupan umat Islam modern yang hidup dalam konteks sosial, politik, dan ekologis yang kompleks.
Figih Agalliyat lahir dari kebutuhan untuk memberikan pedoman hukum Islam bagi umat Muslim yang
hidup sebagai minoritas di tengah masyarakat non-Muslim, dengan tetap mempertahankan prinsip
syariat melalui pendekatan kemudahan (taysir) dan tujuan hukum Islam (maqasid al-syari‘ah).
Sementara itu, Figih Ekologi berkembang sebagai bentuk kesadaran teologis terhadap tanggung jawab
manusia sebagai khalifah Allah di bumi dalam menjaga keseimbangan lingkungan dan mencegah
kerusakan alam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis kajian pustaka (library
research), dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer yang relevan, seperti karya Yusuf al-
Qaradawi, Thaha Jabir al-‘Alwani, serta pandangan ulama modern mengenai etika ekologis dalam
Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa kedua konsep figih tersebut memiliki kesamaan nilai dasar,
yaitu prinsip kemaslahatan, keseimbangan, dan tanggung jawab sosial. Figih Agalliyat menekankan
adaptasi hukum Islam terhadap realitas minoritas tanpa meninggalkan prinsip syariat, sedangkan Figih
Ekologi menekankan keseimbangan antara pemanfaatan sumber daya alam dan pelestariannya.
Keduanya menawarkan paradigma hukum Islam yang dinamis, kontekstual, dan relevan dengan isu
kemanusiaan dan lingkungan global masa kini. Dengan demikian, integrasi Figih Agalliyat dan Figih
Ekologi dapat menjadi dasar pengembangan etika Islam yang inklusif dan berorientasi pada
kemaslahatan universal.

Kata Kunci: Figih Agalliyat, Figih Ekologi, Kemaslahatan.

ABSTRACT

The study of Figh al-Aqalliyyat and Figh al-Bi’ah (Ecological Figh) emerges as a response to the
complex social, political, and ecological challenges faced by modern Muslim communities. Figh al-
Agalliyyat arises from the need to provide Islamic legal guidance for Muslims living as minorities
within non-Muslim societies, while maintaining the principles of Sharia through the approaches of
taysir (facilitation) and magqasid al-shari‘ah (objectives of Islamic law). Meanwhile, Figh al-Bi’ah
develops as a theological awareness of human responsibility as Allah’s vicegerent (khalifah) on earth
to preserve environmental balance and prevent ecological destruction. This research employs a
gualitative method based on library research, examining both classical and contemporary literature
relevant to the topic, including the works of Yusuf al-Qaradawi, Thaha Jabir al-‘Alwani, and other
modern scholars on Islamic ecological ethics. The findings indicate that both fields share core values
such as public welfare (maslahah), balance, and social responsibility. Figh al-Aqalliyyat emphasizes
the adaptation of Islamic law to the realities of minority life without compromising fundamental
principles, while Figh al-Bi’ah highlights the balance between resource utilization and environmental
preservation. Together, they offer a dynamic and contextual paradigm of Islamic law that remains
relevant to contemporary humanitarian and environmental issues. Therefore, the integration of Figh
al-Aqgalliyyat and Figh al-Bi’ah serves as a foundation for developing an inclusive Islamic ethical
framework oriented toward universal welfare.

Kata Kunci: Figh Al-Agalliyyat, Ecological Figh, Public Welfare.


mailto:%20Rosayenita@gmail.com1

A. PENDAHULUAN

Perubahan sosial, politik, dan lingkungan global menuntut hukum Islam untuk terus
beradaptasi dengan dinamika kehidupan umat modern. Umat Islam kini tidak hanya hidup di
wilayah mayoritas Muslim, tetapi juga tersebar sebagai minoritas di berbagai negara non-
Muslim. Di sisi lain, umat manusia dihadapkan pada krisis ekologis akibat eksploitasi alam
yang berlebihan. Dua realitas ini melahirkan kebutuhan akan figih yang lebih kontekstual dan
responsif terhadap tantangan zaman. Dari sinilah muncul dua cabang kajian figih kontemporer
yang penting, yakni Figih Agalliyat dan Figih Ekologi.(Mustafa & Agbaria, 2016)

Figih Adgalliyat berkembang sebagai respons terhadap permasalahan hukum yang
dihadapi umat Islam minoritas di Barat, seperti kewarganegaraan, partisipasi politik, sistem
ekonomi non-syariah, dan hubungan sosial lintas agama. Yusuf al-Qaradawi dan Thaha Jabir
al-‘Alwani menjadi tokoh utama yang mengembangkan konsep ini dengan menekankan
prinsip taysir (kemudahan) serta orientasi pada maqasid al-syari‘ah agar penerapan hukum
Islam tetap sesuai dengan konteks masyarakat modern. Pendekatan ini menjadikan figih bukan
sekadar hukum normatif, tetapi juga panduan sosial yang dinamis dan solutif.(Asror et al.,
2023a)

Sementara itu, Figih Ekologi lahir dari kesadaran atas meningkatnya krisis lingkungan
global seperti pemanasan bumi, deforestasi, dan pencemaran alam. Berdasarkan pandangan
Islam, manusia berperan sebagai khalifah yang bertugas menjaga keseimbangan bumi dan
mencegah kerusakan (fasad fi al-ardh). Para pemikir seperti Izzi Dien dan Abdul-Matin
menegaskan bahwa ajaran Islam memiliki dimensi ekologis yang menuntut tanggung jawab
moral dan spiritual terhadap kelestarian alam. Dengan demikian, Figih Ekologi menghadirkan
hukum Islam sebagai pedoman etis dalam pengelolaan sumber daya dan perlindungan
lingkungan.(Mohidem & Hashim, 2023)

Figih kontemporer ini berkembang dari kesadaran akan keterbatasan figih klasik dalam
menjawab permasalahan modern. Yusuf al-Qaradawi (2014) dan Thaha Jabir al-‘Alwani
(2005) berfokus pada konteks sosial-politik minoritas Muslim, sedangkan lzzi Dien (2000)
dan Yafie (2006) menekankan dimensi ekologis Islam yang berlandaskan prinsip
keseimbangan (mizan) dan larangan kerusakan (fasad). Namun, kajian yang menghubungkan
keduanya secara konseptual masih terbatas.(Qaradawi, 2016)

Adapun tujuan kajian ini adalah untuk menganalisis secara komparatif dan integratif
konsep Figih Agalliyat dan Figih Ekologi dalam perspektif hukum Islam kontemporer,
menyoroti dasar-dasar teologis dan metodologisnya, serta menegaskan peran keduanya dalam
mewujudkan kemaslahatan umat di tengah perubahan sosial dan lingkungan global. Dengan
pendekatan ini, artikel diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi
pengembangan figih yang lebih adaptif, humanistik, dan ekologis dalam menjawab tantangan
zaman modern.

B. METODOLOGI PENELITIAN

Dalam tulsian ini, membahas dari minoritas ke bumi hijau: refleksi islam melalui figih
agalliyat dan fikih ekologi. Pendekatan yang digunakan adalah melalui metode kualitatif
berbasis kajian pustaka (library research), dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer
yang relevan, seperti karya Yusuf al-Qaradawi, Thaha Jabir al-‘Alwani, serta pandangan
ulama modern mengenai etika ekologis dalam Islam. Data yang diperoleh kemudian dianalisis
secara kualitatif, dan hasil disajikan secara sistematis dan objektif oleh penulis.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Figih Aqalliyat
1. Pengertian Figih Agalliyat



Figih (4adl) berasal dari kata fagaha — yafqahu — fighan yang berarti memahami secara
mendalam. Dalam konteks syariat, fiqih berarti pemahaman terhadap hukum-hukum syariat
Islam yang bersifat praktis dari dalil-dalil yang terperinci. Sedangkan Aqalliyya (<L8Y1)
bentuk jamak dari aqgalliyyah, yang berarti minoritas atau kelompok kecil yang jumlahnya
lebih sedikit dibanding mayoritas (akthariyyah). (Qaradawi, 2014)

2. Sejarah Munculnya Konsep Figih Agalliyyat

Sejarah munculnya konsep Figih Aqgalliyyat tidak terlepas dari dinamika umat Islam
yang hidup sebagai minoritas di tengah masyarakat Barat dan wilayah non-Muslim lainnya.
Konsep Figih Aqalliyyat lahir dari realitas sosial yang dihadapi umat Islam ketika hidup
sebagai minoritas di negara-negara Barat maupun di wilayah mayoritas non-Muslim. Pada
awal abad ke-20 hingga pertengahan abad ke-21, gelombang migrasi umat Islam ke Eropa,
Amerika, dan negara-negara lain di luar dunia Islam semakin meningkat karena faktor
pendidikan, ekonomi, maupun politik. Kondisi ini menimbulkan tantangan baru, sebab kaum
muslimin di wilayah tersebut berhadapan dengan sistem hukum, budaya, dan tradisi sosial
yang berbeda dengan negara-negara mayoritas Islam. Banyak persoalan figih yang muncul dan
tidak ditemukan jawabannya secara langsung dalam literatur klasik, misalnya terkait hukum
kewarganegaraan, keterlibatan politik, pernikahan campuran, praktik ekonomi, serta interaksi
sosial dengan non-Muslim.(Asror et al., 2023b)

Dari kebutuhan inilah lahir gagasan tentang figih agalliyyat, yaitu figih yang berfokus
pada hukum-hukum Islam untuk minoritas muslim dengan mempertimbangkan prinsip taysir
(kemudahan) dan maqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan syariat). Konsep ini pertama kali
dirumuskan dan dikembangkan secara sistematis oleh ulama kontemporer, terutama Yusuf al-
Qaradawi dan Thaha Jabir al-*Alwani. (Parray, 2012)

3. Tujuan Figih Agalliyyat

Tujuan utama Figih agalliyyat adalah untuk memberikan panduan hukum Islam yang
dapat menjawab problematika kehidupan umat Islam yang hidup sebagai minoritas di tengah
masyarakat mayoritas non-Muslim. Dalam kondisi seperti ini, sering kali kaum muslimin
menghadapi persoalan yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit dalam literatur figih
klasik, misalnya terkait kewarganegaraan, partisipasi politik, pendidikan, ekonomi, maupun
interaksi sosial.(Mun’im, 2021)

4. Dasar-Dasar Figih Agalliyyat

Al-Qur’an menjadi dasar utama dalam fiqgih aqalliyyat, khususnya ayat-ayat yang

menekankan prinsip kemudahan, penghapusan kesulitan, serta penjagaan agama.

&8, [ 2 o 3 _o &% 2 ! )
) A N 5 W ) A A Y
Artinya: "Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran
bagimu.”(Q.S. Al-Bagarah ayat 185)

L .. aw P L PR e . e Ve .
70~ Oe ol 3 aS0ke Jaa e aSunal sa
Artinya: "Dia (Allah) sekali-kali tidak menjadikan untuk kamu dalam agama suatu
kesempitan.” (Q.S. Al-Hajj ayat 78)
Ayat ini menunjukkan bahwa Islam bersifat fleksibel dan dapat menyesuaikan diri
dengan berbagai kondisi, termasuk kehidupan minoritas.(Mujiburohman, 2018)
Hadis Nabi Muhammad Saw. juga menjadi dasar penting dalam figih agalliyyat,
terutama yang menekankan prinsip toleransi, kemudahan, dan menghindari kesulitan.

Al ) 387 Gl 3 515 50 Gl
Artinya: "Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah seseorang mempersulit agama

melainkan ia akan dikalahkan olehnya."
7



S skl ol & 5 il

Artinya: “Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang terlarang.”

Kaidah ini menegaskan adanya ruang kelapangan dalam hukum ketika umat Islam
berada dalam situasi yang serba terbatas.
5. Problematika Muslim Minoritas

a. Dalam hal peribadatan, kendala yang sering muncul antara lain sulitnya melaksanakan
shalat Jumat karena jumlah jamaah tidak mencukupi atau keterbatasan fasilitas masjid.
Selain itu, arah kiblat menjadi persoalan tersendiri di negara-negara yang jauh dari Ka’bah
sehingga membutuhkan bantuan teknologi untuk memastikan arah yang tepat. Tantangan
lain adalah penentuan waktu ibadah, terutama puasa Ramadan, di wilayah dengan zona
waktu ekstrem seperti di negara-negara kutub.(Mawardi, 2010)

b. Dalam bidang muamalah, problematika yang muncul antara lain pernikahan campuran,
transaksi keuangan, dan ketersediaan makanan halal. Pernikahan campuran antara Muslim
dan non-Muslim sering menimbulkan perdebatan terkait keabsahan dan dampaknya
terhadap pendidikan anak. Transaksi keuangan juga menjadi persoalan, karena di banyak
negara non-Muslim sistem perbankan berbasis bunga yang dalam Islam termasuk kategori
riba. Begitu pula dengan makanan, karena tidak semua negara menyediakan produk halal
dengan label yang jelas.(Harisudin, 2021)

c. Adapun dalam ranah sosial-politik, Muslim minoritas kerap menghadapi pertanyaan terkait
loyalitas terhadap negara tempat tinggal, partisipasi politik, serta perbedaan antara hukum
negara dan hukum Islam. Figih Agalliyyat menekankan bahwa Muslim minoritas wajib
menaati hukum negara selama tidak bertentangan secara langsung dengan prinsip-prinsip
pokok Islam. Partisipasi politik bahkan dianjurkan untuk memperjuangkan hak-hak umat
Islam, melindungi kepentingan mereka, serta menunjukkan loyalitas sebagai warga negara
yang baik. Jika terjadi kontradiksi antara hukum Islam dan hukum negara, maka
pendekatan gradual yang mendahulukan maslahat dan menghindari mudarat harus
ditempuh, tanpa mengorbankan prinsip agama yang esensial.(Anwar et al., 2025)

6. Penerapan Figih Aqgalliyyat

Penerapan figih aqgalliyyat dapat dilihat melalui berbagai fatwa dan ijtihad ulama dalam
menghadapi problematika nyata yang dialami Muslim minoritas. Misalnya, Yusuf al-Qaradawi
dalam karyanya Figh al-Aqgalliyyat al-Muslimah membolehkan Muslim yang tinggal di negara
Barat menggunakan bank konvensional apabila tidak tersedia alternatif lembaga keuangan
syariah, dengan pertimbangan bahwa menyimpan harta di lembaga keuangan merupakan
kebutuhan mendesak. Contoh lainnya adalah fatwa mengenai penentuan waktu shalat dan
puasa di negara-negara kutub. Ulama menetapkan bahwa Muslim dapat mengikuti waktu
negara terdekat yang memiliki siklus siang dan malam normal, sehingga ibadah tetap dapat
dijalankan tanpa memberatkan.(Salma & As’ad, 2024)
Fiqgih dan ekologi dalam perspektif Islam
1. Pengertian

Figih ekologi merupakan sebuah kajian yang mengintegrasikan antara konsep Islam yang
bersumber dari Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas. Adapun ekologi adalah ilmu yang
mempelajari hubungan timbal balik antara makhluk hidup dengan lingkungannya, termasuk
keseimbangan alam serta keberlanjutan ekosistem. Integrasi keduanya dalam Islam melahirkan
konsep figih ekologi, yaitu pemahaman hukum Islam yang menekankan tanggung jawab
manusia sebagai khalifah di bumi dalam menjaga kelestarian alam, mengelola sumber daya

Artinya: “Kesulitan itu mendatangkan kemudahan.”

8



secara bijaksana, serta mencegah kerusakan lingkungan. Dengan demikian, figih ekologi tidak
hanya menyoroti aspek ibadah ritual, tetapi juga menegaskan dimensi etika dan sosial dalam
menjaga lingkungan sebagai amanah dari Allah SWT.(Yafie, 2019)
2. Konsep Lingkungan dalam Islam

Dalam Islam, lingkungan dipandang sebagai bagian integral dari ciptaan Allah yang
harus dijaga dan dikelola dengan penuh tanggung jawab. Manusia diberi kedudukan mulia
sebagai khalifah di bumi, yang berarti memiliki mandat untuk mengatur, memelihara, serta
memanfaatkan alam secara proporsional demi kemaslahatan bersama. Tugas kekhalifahan ini
juga meniscayakan adanya amanah, yakni kewajiban moral dan spiritual untuk menjaga bumi
sebagai titipan Allah SWT, bukan sekadar sebagai objek eksploitasi.(Rakhmat, 2022)
3. Dasar-Dasar Figih Ekologi dalam Islam
Alqur’an

OiAlia HAT LN EE GV ) shud Y agd J8 131
Artinya: “Apabila dikatakan kepada mereka, “Janganlah berbuat kerusakan di bumi,”
mereka menjawab, “Sesungguhnya kami hanyalah orang-orang yang melakukan
perbaikan.”(Q.S. Al-Bagarah ayat 11)
O adlal ) slae (o3 (mng a2 BN ol Gl Ly A5l 8 Blal) el
Artinya: “Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan
manusia. (Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan
mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (Q.S Ar-Rum ayat 41)
=¥y o=y
Artinya: "Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan membahayakan orang lain".

Artinya: “Kesulitan itu mendatangkan kemudahan.”
Aladll Gl e 2382 aulad) ¢ 5

Artinya: “mencegah kerusakan lebih utama daripada meraih manfaat”
4. Problematika Lingkungan dan Krisis Iklim

Problematika lingkungan dan krisis iklim pada era modern telah menjadi isu global yang
sangat mendesak. Krisis ekologi global ditandai dengan meningkatnya pemanasan bumi,
perubahan iklim yang ekstrem, deforestasi atau penggundulan hutan, serta pencemaran udara,
air, dan tanah akibat aktivitas manusia yang berlebihan. Kondisi ini berdampak langsung
terhadap kehidupan manusia, antara lain meningkatnya frekuensi bencana alam seperti banjir,
tanah longsor, dan kekeringan, munculnya kelangkaan pangan akibat terganggunya sistem
pertanian, serta meningkatnya berbagai penyakit yang berkaitan dengan polusi dan perubahan
iklim.

Dalam pandangan Islam, krisis iklim merupakan akibat dari perilaku manusia yang
merusak keseimbangan alam. Oleh karena itu, Islam menekankan pentingnya menjaga
kelestarian alam, menghindari perilaku yang merusak, serta mengupayakan solusi yang
berkelanjutan sebagai wujud nyata dari amanah menjaga ciptaan Allah SWT. (Nur et al., 2025)
5. Penerapan Fiqih Ekologi

Penerapan figih ekologi dalam kehidupan sehari-hari menuntut adanya tanggung jawab
dari setiap individu Muslim maupun masyarakat secara kolektif. Pada tingkat individu,
seorang Muslim dituntut untuk menerapkan prinsip hemat energi, tidak bersikap boros, serta
menjaga kebersihan lingkungan sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur’an dan hadis. Hal
sederhana seperti mengurangi penggunaan plastik sekali pakai, memanfaatkan air dan listrik

9




secara efisien, serta menanam pohon merupakan wujud nyata dari kepedulian ekologis seorang
Muslim. (Quadir, 2013)
6. Kirtik dan Tantangan Figih Ekologi

Figih ekologi sebagai bidang kajian kontemporer dalam Islam tidak lepas dari kritik dan
tantangan. Sebagian ulama menilai bahwa figih ekologi masih bersifat baru dan belum
memiliki sistematika yang mapan sebagaimana cabang-cabang figih klasik, sehingga
diperlukan upaya serius dalam merumuskan metodologi yang lebih komprehensif. (Hermanto,
2021)

Di sisi lain, tantangan besar muncul dari arus globalisasi, industrialisasi, dan budaya
konsumtif yang mendorong manusia untuk mengeksploitasi alam secara berlebihan tanpa
mempertimbangkan kelestarian lingkungan. Budaya konsumtif ini sering kali bertentangan
dengan nilai Islam yang menekankan kesederhanaan dan larangan berlebih-lebihan (israf).
Selain itu, terdapat kekhawatiran bahwa figih ekologi hanya berhenti pada tataran wacana
akademik tanpa diikuti implementasi nyata dalam kebijakan publik maupun gerakan sosial.
Jika hal ini terjadi, maka potensi figih ekologi sebagai solusi Islam terhadap krisis lingkungan
akan sulit terwujud secara optimal. Oleh karena itu, dibutuhkan integrasi antara kajian
keilmuan, kebijakan negara, dan kesadaran masyarakat agar figih ekologi benar-benar menjadi
gerakan yang aplikatif dan berdampak nyata bagi kelestarian bumi.

D. KESIMPULAN

Figih Aqgalliyyat dan Figih Ekologi merupakan dua bentuk ijtihad kontemporer yang
menunjukkan dinamika dan relevansi figih Islam dalam merespons tantangan zaman. Figih
Aqgalliyyat hadir untuk memberikan panduan praktis bagi Muslim minoritas agar tetap dapat
menjalankan syariat Islam di tengah masyarakat non-Muslim dengan berpegang pada prinsip
taysir (kemudahan) dan maqasid al-syari‘ah.

Figih Ekologi menegaskan peran manusia sebagai khalifah yang berkewajiban menjaga
bumi dari kerusakan, sejalan dengan peringatan Al-Qur’an dan hadis Nabi. Kedua konsep ini
menegaskan bahwa figih Islam tidak kaku, melainkan adaptif, solutif, dan berorientasi pada
kemaslahatan, sehingga dapat menjadi pedoman bagi umat Islam dalam menghadapi
problematika modern, baik dalam konteks sosial, politik, maupun lingkungan global.

DAFTAR PUSTAKA

Anwar, K., Ridho, H., Sibawaihi, M., Mubarok, M. S., & Khairi, A. (2025). Muslim Minorities in the
Context of Citizenship in Western Countries According to Figh al-Agalliyat; Challenges and
Obligations. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 36(1), 1-24.
https://doi.org/10.33367/tribakti.v36i1.6401

Asror, M., Rofiqi, R., Syafaq, H., & Hilmy, M. (2023a). YUSUF AL-QARADAWTI’S PERSPECTIVE
ON FIQH AQALLIYAT IN A MULTICULTURAL SOCIETY. Khazanah: Jurnal Studi Islam
Dan Humaniora, 21(1), 83-98. https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8900

Asror, M., Rofiqi, R., Syafaq, H., & Hilmy, M. (2023b). YUSUF AL-QARADAWTI’S PERSPECTIVE
ON FIQH AQALLIYAT IN A MULTICULTURAL SOCIETY. Khazanah: Jurnal Studi Islam
Dan Humaniora, 21(1), 83-98. https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8900

Harisudin, M. N. (2021). Figih aqgalliyat: Metode ijtihad, produk hukum dan tantangan minoritas
Muslim di berbagai belahan dunia (Cetakan pertama). Pustaka Compass.

Hermanto, A. (2021). Figih Ekologi. Literasi Nusantara Abadi.

Mawardi, A. I. (2010). Figh minoritas: Figh al-agaliyat dan evolusi magashid al-syariah dari konsep ke
pendekatan (Cet. 1). LKiS.

Mohidem, N. A., & Hashim, Z. (2023). Integrating Environment with Health: An Islamic Perspective.
Social Sciences, 12(6), 321. https://doi.org/10.3390/socsci12060321

Mujiburohman, A. (2018). FIQH AL-AQALLIYYAT AS AN AMERICAN VERSION OF LOCAL
WISDOM. Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 16(1), 1.

10



https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2091

Mun’im, Z. (2021). Peran Kaidah Fikih dalam Aktualisasi Hukum Islam: Studi Fatwa Yusuf Al-
Qaradawi tentang Figh Al-Aqgalliyat. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 15(1), 151-172.
https://doi.org/10.24090/mnh.v15i1.4546

Mustafa, M., & Agbaria, A. K. (2016). Islamic Jurisprudence of Minorities ( Figh al-Aqalliyyat ): The
Case of the Palestinian Muslim Minority in Israel. Journal of Muslim Minority Affairs, 36(2),
184-201. https://doi.org/10.1080/13602004.2016.1180889

Nur, A., Bin Husin, H., Alwizar, & Yasir, M. (2025). Qur’anic Ecotheology and the Ethics of Forest
Protection in Indonesia. Jurnal Studi lImu-limu Al-Qur’an Dan Hadis, 26(2), 351-382.
https://doi.org/10.14421/gh.v26i2.6312

Parray, T. A. (2012). The Legal Methodology of “ <i>Figh al-Aqalliyyat”</i> and its Critics: An
Analytical ~ Study. Journal of Muslim  Minority  Affairs, 32(1), 88-107.
https://doi.org/10.1080/13602004.2012.665624

Qaradawi, Y. (2014). Jurisprudence of Priorities. BookBaby.

Qaradawi, Y. al-. (2016). F1 figh al-aqalliyat al-muslima: Hayat al-muslimin wasat al-mugtama‘at al-
uhra (at-Tab‘a 1). Dar a3-Suriiq.

Quadir, T. M. (2013). Traditional islamic environmentalism: The vision of Seyyed Hossein Nasr.
University press of America.

Rakhmat, A. (2022). ISLAMIC ECOTHEOLOGY: UNDERSTANDING THE CONCEPT OF
KHALIFAH AND THE ETHICAL RESPONSIBILITY OF THE ENVIRONMENT. Academic
Journal of Islamic Principles and Philosophy, 3(1), 1-24.
https://doi.org/10.22515/ajipp.v3il1.5104

Salma, A., & As’ad, M. (2024). DETERMINING PRAYER TIMES IN MIDNIGHT SUN
COUNTRIES. Al-Hilal: Journal of Islamic Astronomy, 69-78. https://doi.org/10.21580/al-
hilal.2024.6.1.21040

Yafie, A. (2019). Merintis figh lingkungan hidup. Yayasan Amanah : Ufuk Press.

11



