Jurnal Eksplorasi Teologi Vol.9 No.12 2025

SIMBOL PERSEKUTUAN DALAM UIM LOPO: PENDEKATAN TEOLOGI BIBLIKA
ATAS TRADISI SUKU AMANATUN DI TIMOR TENGAH SELATAN

Yoel Y Baunsele?!, Febby Nancy Patty?
yoelbaunsele@gmail.com?, fenansia@gmail.com?
Institut Agama Kristen Negeri Ambon

Abstrak

Penilitian ini bertujuan untuk mengkaji uim lopo (rumah lopo) yang berbentuk bundar dan piramida
dalam budaya suku Amanatun di Timor Tengah selatan lopo sebagai symbol Persekutuan yang
memiliki makna sosial, budaya dan teologi. Dalam tradisi suku amanatun lopo tidak hanya berfungsi
sebagai tempat atau ruang musyawarah, tetapi menjadi ruang dialog yang menegaskan kebersamaan,
solideritas dan identitas komunal. Penilitian ini menggunakan metode kualitatif deskripstif melalui
pendekatan teologi biblika untuk menafsirkan nilai-nilai teologis yang terkadung dalam uim lopi
sebagai symbol yang menghubungkan dnegan konsep koinonia Alkitabiah. Melalui tafsiran historis
kritis penulis menganalisis teks Alkitab Kisah Para rasul 2:42-47 dan Mazmur 133, mendialogkan teks
dan konteks menemukan bahwa lopo dalam bentuknya yang bundar, struktur yang terbuka, praktik
berdoa pada saat musim tanam jagung dan panen, makan Bersama dalam linkaran, dan musyawarah
Bersama mempunyai silogisme dengan teks-teks Alkitab di atas yang menekankan pada persatuan
dan kesatuan, relasi sosial timbal balik, keramah tamahan dan relasi dengan sang pencipta. Hasil
kajian menunjukan bahwa Uim Lopo mendapat fungsi teologis sebagai jembatan antara suku budaya
Amanatun dan iman Kristen. Hal tersebut menjadi sumber refleksi gereja local khsusunya GMIT untuk
membangun Persekutuan yang kontekstual dan inklusif yang berakar pada budaya local suku
Amanatun. Dengan demikian penilitian ini menunjukan bahwa symbol budaya local seperti Uim Lopo
memiliki poetensi yang signifikan untuk memperkaya pemahaman teologi Persekutuan dan relasi
dalam konteks masyrakat suku Timor.

Kata Kunci: Uim Lopo, Persekutuan, Teologi Biblika, Masyarakat suku Amanatun.

PENDAHULUAN

Pada umumnya kehidupan masyarakat tidak terlepas dari budaya. Sir Edward Taylor
mendefinisikan budaya sebagai sebuah komplek pengetahuan, keyakinan, kesenian, moral
dan hukum adat dan semua kebiasaan yang diperoleh sebagai anggota Masyarakat.
Sedangkan menurut Max Weber kebudayaan adalah suatu rangkaian dialektis yang
menguhubungkan anatara kehidupan sosial dan nilai. Senada dengan itu menurut Van
Peursen Kebudayaan merupakan endapan kompleksitas dari kegiatan dan karya manusia
yang terus berubah dan dinamis, baik dengan proses penolakan maupun penerimaan pada
setiap elemen - elemen kegiatan dan karya manusia. Dengan demikian budaya kita temukan
pada masyarkat tertentu di Indonesia, dengan adanya berbagai suku maka berbagai macam
pula budaya dan kebiasaan yang kita temukan sebagai bahan refleksi bagi kehidupan sosial
berbamasyarakat.

Masyarakat suku Amanatun di Timor Tengah Selatan mempunyai salah satu budaya
yaitu Uim lopo yang bentuknya bulat mengerucut ke atas layaknya sebuah piramida, atapnya
tidak sampai ke tanah, kurang lebih jarak antara atap dengan tanah 1,5 cm, tergantung pada
saat pembuatan. Rumah ini mempunyai empat tiang dasar (ada yang hanya satu tiang),

8


mailto:yoelbaunsele@gmail.com
mailto:fenansia@gmail.com2

keempat tiang dilengkapi papan bulat berukuran kecil yang berfungsi sebagai tempat
penyimpanan makanan. Struktur Uim Lopo berbentuk bulat dengan beratapkan daun sagu
atau rumput alang-alang, dengan makna sebuah persekutuan ikatan keluarga. Uim lopo
(rumah lopo) adalah salah satu ciri khas budaya suku Amanatun di Timor Tengah Selatan
yang mempunyai symbol dan makna sebagai persekutuan dalam membangun relasi sosial
komunal. Konon Uim lopo merupakan tempat untuk menyimpan hasil panen berupa jagung
dan kacang — kacangan. Uim lopo (rumah lopo) biasanya dimiliki oleh setiap marga (kanaf)
suku Amanatun di Timor. Bentuknya yang terbuka berfungsi sebagai ruang interaksi sosial
masyarakat sekitar pada umunya, sebagai sarana musyawarah mufakat marga (kanaf)
tertentu sebelum melaksanakan suatu pesta adat, tempat menyampaikan doa pada masa —
masa terntentu seperti sebelum menanam jagung dan sebelum panen jagung.

Fenomena yang terjadi pada masyarakat suku Timor pada umumnya dan suku
Amanatun khusunya di Desa Poli Kecamatan Santian adalah kuranngya pemahaman makna
simbolik tentang uim lopo, sehingga yang terjadi adalah uim lopo diartikan sebagai tempat
atau rumah berdiammnya para leluhur yang sudah meninggal bahkan rumah ini dipakai
untuk berdoa kepada arwah — arwah nenek moyang yang sudah meninggal. Hal inilah yang
belum pernah diteliti dan belum adanya penilitian mendalam terkait fenomena tersebut.
Kajian ini akan menemukan makna dan simbol teologis Uim lopo yang sesungguhnya sesuai
dengan ajaran dan teologi Alkitabiah yang kontektual.

Secara konseptual teori antropologi simbolik Geerts menyatakan bahwa kebudayaan
adalah suatu sistim makna yang disusun berdasarkan pengertian individu dan memeberikan
penilaian-penilaiannya. Dalam hal ini Geerts ingin mentransmisikan secara historik dan
diwujudkan dalam bentuk-bentuk simbolik melalui sarana Dimana orang-orang
mengkomunisasikan, mengabdikan dan mengembangkan pengetahuan berdasarkan
peralatan simbolik untuk perilaku dan sumber informasi yang ektrasomatik (Aji, 2016).
Dengan demikian maka Uim Lopo dapat dimaknai sebagai suatu symbol pada Masyarakat
suku Amanatun dalam mengintepretasikan nilai-nilai berdasarkan kehidupan sosial dan
Persekutuan keluarga. Clifford Geertz, melalui teori antropologi simbolik, menjelaskan bahwa
kebudayaan merupakan sistem makna yang diinterpretasikan melalui simbol-simbol yang
hidup dalam masyarakat. Dalam konteks ini maka Uim lopo dapat diintepretasikan sebagai
symbol Persekutuan dan kerukunan bagi masyarakat suku Amanatun. Sementara dalam
konteks teologi menurut Stephen Bevans, teologi kontekstual atau inkulturasi menekankan
bahwa iman Kristen harus dihayati dalam konteks budaya setempat. Dengan demikian maka
Uim Lopo dapat dimaknai sebagai suatu symbol yang terintgrasi dengan Injil untuk
mendialogkan teologi persekutuan yang kontekstual (Pakpahan et al., 2020).

Tujuan penulisan ini adalah mengkaji Uim Lopo sebagai symbol Persekutuan suku
Amanatun, sebagaimana strukturnya yang bulan dan terbuka menjadi ruang publik untuk
interaksi sosial masyarakat dan sebagai tempat musyawara marga (kanaf) tertentu untuk
mencapai sebuah keputusan serta sebagai ruang peribadatan keluarga sedarah dalam
pesekutuan sebelum menanam dan panen jagung. Dalam kajian ini akan ditunjukan bahwa
symbol dalam Uim Lopo sebagai ruang pertemuan yang melahirkan teologi Persekutuan
kontektual, dan sebagai bahan refleksi bagi gereja lokal.

Para peniliti sebelumnya seperti (Widyanti & Saingo, 2024) yang membahas nilai
Pancasila melalui kearifan lopo hanya mengkaji lopo dalam pespektif Pancasila dan
penerapannya di peserta didik sebagai bagian dari P5, (E. D. N. A. Benu et al., 2025) yang
menkaji ruang terbuka Uim lopo hanya sebatas menjadi ruang demokrasi local bagi suku
timor, sedangkan (A. Y. Benu & Rafael, 2019) yang hanya mengkaji perubahan paradikma

9



makna lopo di Kecamatan Nusa, yang terakhir adalah (Taneo & Neolaka, 2022) mengupas
fungsi dan makna Rumah adat Lopo, namun tidak menyentuh makna teologis. Beberapa
penilitian diatas sebatas fungsi dan pergeseran paradigma Uim Lopo namun tidak menyentuh
makna teologis dan pengkajian Biblikal, untuk itu yang menjadi pembaruan dalam penilitian
ini penulis mensintesiskan Uim Lopo sebagai rumah yang mempunyai symbol Persekutuan
antara sesama (keluarga) dan relasi antara manusia dengan Tuhan melalui kajian Teologi
Biblikum.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilakukan di Suku Amanatun, khususnya Desa Poli, Kecamatan Santian,
Kabupaten Timor Tengah Selatan. Lokasi ini snagat relevan sebagai objek penilitian karena
mayoritas Masyarakat beragama Kristen Protestan. Metode yang dipakai adalah kualitatif
deskriptif melalui kajian Pustaka (library research) dengan pendekatan kajian Pustaka dan
opservasi data lapangan. Metode ini dipilih oleh karena makna simbolik Lopo bersifat
kontekstual yang memerlukan penggalian data mendalam melalui intepretasi dan
wawancara mendalam.

Penelitian ini menggunakan tiga jenis data yaitu data primer (pengamatan langsung
Uim Lopo, Dimana penulis sudah empat tahun bekerja di SD Inpres Oetfo dan melayani di
Jemaat GMIT Imanuel Haunah bersama Masyarakat Amantun khususnya di Desa Poli
Kecamatn Santian, wawancara dengan tokoh adat, tokoh gereja dan Masyarakat), data
sekunder (buku-buku dan literatur yang relevan dengan tema penilitian serta penilitian-
penilitian sebelumnya sebagai referensi dan data dokumentasi (foto, dan dokumen lainnya
yang berhubungan dengan tema penilitian). Partisipan meliputi tokoh adat setempat, tokoh
gereja dan anggota Masyarakat yang dinggapa mumpuni. Teknik analisis data menggunakan
analisis interpretative, Analisis interpretasi dilakukan dengan langkah-langkah berikut: a).
Interpretasi Simbolik Budaya: Mengidentifikasi unsur simbolik dalam Lopo (bentuk bundar,
ruang tanpa dinding, atap kerucut) dan Menganalisis makna simbol budaya menurut
perspektif masyarakat Amanatun. b). Eksegesis Teks Alkitab Menggunakan metode: analisis
historis kritis Teks Alkitab Kisah Para Rasul 2:42-47; Mazmur 133. c). Hermeneutika
Kontekstual, menggunakan kerangka teologi kontekstual Stephen Bevans.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Analisis budaya Uim Lopo

Konteks Budaya Uim Lopo Masyarakat suku Amanatun, TTS (rumah lopo) mempunyai
struktur yang bulat dan mengerucut selayaknya piramida yang melambangkan bahwa tidak
ada persekutuan tanpa sudut . Uim lopo dilengkapi dengan empat tiang dasar masing-masing
dilengkapi dengan papan bulat berukuran kecil, keempat papan tersebut mempunyai tujuan
filosofis yaitu berfungsi sebagai tempat penyimpanan makanan, konon para leluhur
menggunakan itu sebagai meja makan sebelum ada meja-meja modern. Uim Lopo dilengkapi
dengan plafon (pana) dahulu pana adalah tempat untuk menyimpan hasil panen, di dalam
pana tersebut dilengkapi dengan satu pintu utama, sebagai pintu marga (kanaf) tertentu. Uim
Lopo beratap daun (biasanya daun sagu/gewang atau rumput alang-alang). Sebagaimana yang
dikatakan oleh Bapa Lamech Afi :

“saya selaku kepala desa sering terlibat langsung dalam dalam pembuatan dan kerja
lopo, bahkan saya sering memberikan bantuan semen maupun pasir di beberapa lopo adat
untuk membuat fondasi, jadi saya tahu persis bagaiman dan cara pengerjaannya. Bahkan dulu
nene moyang kita masih hidup di zaman susah mereka membangun lopo dengan gotong

10



royong pikul dan dan kayu untuk bangun sama-sama” (Tanggal 26 November 2025,
Wawancara Lamech Afi, Kepala Desa Poli).

Ada beberapa fungsi Uim Lopo yaitu :

a. Fungsi interaksi sosial

Uim Lopo dibaca dari kaca mata sosial kultural merupakan rumah tua bagi marga
tertentu, rumah ini juga menjadi ruang kerukunan bagi keluarag sedarah yang berfunsi
sebagai ruang interaksi sosial pada pertemuan-prtemuan tertentu. Dalam tradisi suku
Atoni (Timor) pada umunya lopo memunyai nilai filosofis yang kuat, hal demikian dimiliki
oleh suku Amanatun di Timor Tengah Selatan, dimana Uim lopo menjadi ruang interaksi
keluarga atau Marga tertentu seperti marga Baunsele, Letuna, Tefa dana lain-lain.
Pertemuan keluarga sedarah tidak menentu kadang beberapa kali dalam sebulan atau
setahun, namun yang menjadi kewajiban berkumpul adalah pada saat syukuran awal
tahun. Bagi Masyarakat Amanatun awal tahun merupakan seoarang raja baru yang akan
datang dengan memiliki karekter yang belum diketahui, sehingga perlu meminta kepada
sang llahi untuk menuntun dan menolong selama satu tahun berjalan. Ruang Uim lopo
tanpa dinding yang terbuka untuk slaing berinteraksi antara keluarga sedarah yang
berkumpul. Bagi orang Amanatun rumah lopo menjadi Rumah kerukunan untuk saling
berbagi dan menyatukan, seperti yang dikatakan oleh Bapa Aser :

“Uim lopo bagi kami itu adalah rumah keluarg besar seperti saya sendiri adalah
marga Tefa maka adik-adik saya, saudara Perempuan dari Bapa maupun saya sering kami
kumpul di Uim Lopo ini untuk berdiskusi, kalua ada acara adat maka tempat untuk
mengambil Keputusan di Lopo, kami duduk sama — sama membuat kesepakatan. Yang
lebih banyak orang itu pada acara syukuran tahun lama dan menyambut tahun baru
biasanya semua turun, sufa ka’uf dari Tefa Haunah berkumpul dan kami bercukacita
Bersama di sini” (Tanggal 28 November 2025, Wawancara Aser Tefa, Tokoh Masyarakat).

b. Fungsi ekonomis

Uim Lopo selain menjadi rumah tua juga berfungsi sebagai ruang berdiskusi dan
berbagi. Masyarakat suku Amanatun sebelum melakukan pesta adat contohnya pesta
pernikahan, pesta Syukur panen, maka Uim lopo menjadi ruang diskusi untuk mencapai
sebuah mufakat. Biasanya diskusi yang yang dilakukan seperti kesepakan waktu dan
komsumsi atau hal lain yang berkaitan dengan ritual adat (Taneo & Neolaka, 2022). Uim
lopo bukan hanya berfungsi sebagai ruang diskusi keluarga namun menjadi ruang
berbagi, sebagaimana kaka beradik saling berbagi tanggungjawab sebalum waktunya
melakukan adat tertentu. Dengan demikian maka Ulm lopo menjadi ruang komunal dan
inklusi untuk keluarga dan siapa saja yang ingin bertamu. Selain sebagai ruang diskusi
Uim lopo menjadi ruang tamu bagi masyarakat dan ruang makan bagi siapa saja yang
datang sebagai keluarga dan tamu. Di lingkup pemerintahan misalnya Uim lopo
digunakan sebagai tempat memutuskan sebuah masalah dalam kampung, atau acara-
acara formal lainnya. Dalam penerapannya lopo juga sering dipakai sebagai ruang belajar
keluarga contohnya orang tua berdiskusi dan mengajar anaknya, atau berdiskusi tentang
Pendidikan. Selain itu menjadi tempat penyimpanan jagung, tempat menampi jagung dan
tempat pembagian hasil panen. Sesuai yang dikatakan Bapa Antonius Tefa :

“lopo ini biasanya hampir semua marga ada, karena dulu nene moyang kami sering
simpan jagung di atas loteng Lopo, walaupun sekrang tidak semua begitu tetapi kami
wajib ada, karena kita percaya ini rumah berkat. Kalua tidak buat lopo maka tidak dapat
berkat dari pada leluhur untuk itu Lopo ini bagi kami adalah rumah berbagi berkat dalam
keluarga”. Selain itu biasanya ada masalah dalam kampung kami kumpul di lopo dan

11



bicarakan hasil denda, dan bagimana memutuskannya serta pusannya juga di lopo. Jadi

lopo ini terbuka untuk umum, bisa jadi tempat keluarga, Masyarakat bahkan siapa saja

yang mau datang”. (Tanggal 30 November 2025, wawancara Antonius Tefa, Tokoh adat).
¢. Fungsi budaya dan ritual doa

Salah satu fungsi budaya Uim lopo adalah sebagai Ruang Persekutuan ibadah pada
marga (kanaf) tertentu. Menurut pengamatan penulis dan hasil wawancara, menjelang
musim hujan adalah waktunya menabur benih jagung, kacang-kacangan bagi orang
Amanatun di Timor Tengah Selatan. Salah satu hal positif adalah marga (kanaf) atau
keluarga yang mempunyai satu garis keturunan akan berkumpul dan mengundang majelis
gereja untuk menyampaikan doa sebelum benih ditaburkan di ladang yang sudah
disiapkan. Hal yang sama akan dilakukan sewaktu jagung telah menguning dan hendak
dipanen. Hal ini bertujuan untuk menyampaikan permohon kepada Tuhan dan pada
leluhur untuk menjaga dan memelihara ladang yang akan ditanam. Masyarakat suku
Amanatun juga masih percaya akan campur tangan para leluhur dalam memberikan
berkat melalui hasil panen dan bahkan sewaktu-waktu tertentu mereka berdoa kepada
para leluhur untuk meminta berkat. Seperti yang diungkapkan Bapa Godlif Baunsele
sebagai berikut:

“saya sebagi utusan injil Jemaat GMIT Imanuel Haunah, saya sering diundang oleh
jemaat untuk berdoa syukuran hari kematian para leluhur, Syukur tanam dan panen
jagung. Biasanya sebelum tanam jagung cotohnya Marga Baunsele akan undang saya
berdoa kemudian Ketika jagung sudah kering mereka bawa jagung di gereja dan undnag
saya lagi untuk mendoakan mereka dan berdoanya di dalam lopo, karena jemaat percaya
bahwa lopo itu rumah leluhur yang membawa berkat jadi harus berdoa di dalam lopo.
Selain itu ada syukuran -syukuran lain lagi seperti 40 hari kematian seseorang, atau hari
kematian para leluhur (Ba”l dan Nene)”. (Tanggal 30 November 2025, wawancara, Godlif
Baunsele sebagai Tokoh Agama, Penatua Jemaat GMIT Imanuel Haunah).

2. Analisis Teks Alktab

Mazmur 133:1

“Nyanyian ziarah Daud.

Sungguh, alangkah baiknya dan indahnya apabila saudara-saudara diam bersama
(tinggal Bersama) dengan rukun”.
Kritik Historis (Historical Criticism)
Latar Sosial-Historis Mazmur 133

Latar belakang Mazmur 133 dikasahkan dalam persaudaraan yang rukun. Mazmur ini
kemungkinan besar ditulis dalam “sekolah kebijaksaan” dan baru kemudian dihubungkan
dengan sion. Kebijaksanaan dan kerukunan dikhiaskan dengan minyak yang mengalir dan
embun yang menyegarkan. Alangkah baik dna indahnya apabila saduar-saudara lelaki diam
dengan rukun (Pareira, 2008). Kerukunan tersebut dalam rangka keluarga/family/marga atau
dalam konteks Amanatun kanaf. Kanaf bagi Masyarakat Amantun adalah seornag laki-laki
yang merupakan warisan marga sehingga ialah yang berhal mengumpulkan saudara-sauranya
perempuan pada Uim Lopo sebagai rumah tua, baik dalam konteks adat, maupun beribadah
atau berdiskusi tentang hal-hal tertentu. Termasuk kelompok "Shir Hama‘alot" / Nyanyian
Ziarah" (Mazmur 120-134). Secara historis digunakan oleh umat Israel ketika naik ke
Yerusalem pada hari raya besar (Paskah, Pentakosta, Pondok Daun). Dihubungkan secara
tradisi dengan Daud, tetapi para ahli sepakat bahwa penyusunannya terjadi lebih kemudian
(era pasca-pembuangan). Masa pasca-pembuangan, ketika persatuan bangsa Israel sedang
berjuang dipulihkan dan pada waktu komunitas Israel sedang membangun ulang identitas

12



persatuan 12 suku dalam situasi liturgi dan politik (Brueggemann & Bellinger, 2014).
Kritik Bentuk (Form Criticism)

Mazmur 133 adalah mazmur hikmat pendek yang memuat penyataan hikmat (ay 1)
dan terdapat dua metafora yang terkandung yaitu minyak urapan (ayat 2) dan embun Hermon
(ayat 3). Menurut (Gunkel, 1998), bentuk ini bersifat didaktik-liturgis, karena ayat ini
bertujuan untuk menilai kerukunan bangsa Israel sambil dinyanyikan dalam ibadah sebagai
wujud tindakan teologis dalam ibadah.

Kritik Redaksi (Redaction Criticism)

Mazmur 133 ditempatkan hampir di akhir Nyanyian Ziarah, setelah pengalaman
ancaman, pergumulan, penindasan (Mzm 120-130) dan menjelang puncak liturgis Mazmur
134 (berkat dari Bait Allah). Redaksi tersebut menunjukan bahwa setelah perjalanan panjang
penuh ketegangan, umat mencapai kerukunan sebagai shalom komunal. Penempatan ini
menggambarkan bahwa kerukunan adalah puncak dari ibadah bersama (Goldingay, 2007).
Dalam kritik ini redactor memaknai minyak Harus sebagai symbol kesucian dan imamat serta
Embun Hermon sebagai symbol kesegaran dan kehidupan yan segar. Metafora tersebut
menggambarkan bahwa kerukunan adalah anugerah llahi seperti minyak urapan dan berkat
Ilahi yang hidup seperti embun pagi yang memberikan kesuburan.

Analisis Teks : Persektuan sebagai kerukunan

Mazmur 133:1 merupakan salah stau nyanyian Mazmur Daud. Mazmur ini
menggunakan kata kerja sebet dari akar kata Yashab yang berarti untuk duduk/tetap/tinggal.
LAl menggunakan kata diam untuk mengartikan kata sebet, “apabila saudara-saudara diam
Bersama, kata ini memiliki makna komunal yang bersifat lampau yang menyatakan akan
dilakukan lagi namun dinayatakan dalam sutu tindakan atau proses (Willyam & Widodo,
2023). istilah “ T 0! n 1 < W (syevet yakhad): tinggal bersama” digunakan dalam keluarga di
bidang sosiologi. Pada dasarnya keluarga terdiri dari: keluarga batih (conjugal family), dan
keluarga kerabat (consanguine family). Keluarga batih didasarkan atas ikatan perkawinan
yaitu yang disebut suami dan istri yang sah, sedangkan keluarga kerabat didasarkan pada
pertalian kehidupan yang sedarah, atau ikatan kekerabatan (Siallagan, 2023).

Sebet dari kata kerja Yasab mengandung arti: duduk, hidup atau tinggal. Kata Sebet
memiliki gender feminim yang berarti: tempat atau tempat tinggal. Ahim berarti saudara,
yakni saudara dari ayah dan ibu yang Missio Ecclesiae. Sama bis ajuga diartikan sebagai suatu
bangsa atau satu suku. Saudara-saudara yang berasal dari ayah dan ibu yang sama. Dalam
konteks Sejarah Israel bangsa yang tdainya tersebar dan tidak Bersatu sekarang berkumpul
Kembali menjadi satu bangsa yang besar untuk menyembah Tuhan. sedangkan Sebet Ahim
(diam bersama) di era Daud tinggal bersama di rumah atau dalam keluarga. Pengertian
Bersama merupakan sebuah kerukunan sekelompok manusia untuk membangun dan
menciptkan kerukunan yang hidup dalam keluarga ayah dan ibu (sedarah). Sebet Ahim artinya
suatu kehidupan dalam membangun kebersamaan dan memiliki komtmen untuk saling
menerima perbedaan tanpa penolakan dalam keluarga. Hal demikian tidak hanya sebatas
keluarga dalam satu himpunan keluarga namun dicerminkan dalam kehidupan Masyarakat
luas sebagai tindakan kasih sosial yang komunal, sebagaimana Tuhan Yesus menjadi teladan
dalam kehiduoan manusia, la yang adalah Raja merendahkan diri untuk turun dan tinggal
Bersama-sama dengan manusia sebagai bukti kasih tang fundamental. Dengan dmeikian maka
komitmen untuk hidup Bersama dalam keluarga dan kerukunan dalam hidup bermasyarakat
perlu diimplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Gam berarti “walaupun” atau “dengan.”
Yahad berarti “kerukunan” atau “keharmonisan.” Dalam beberapa terjemahan Alkitab, Yahad
juga diterjemahkan “dengan rukun” atau “dengan harmonis.” Ini berarti bahwa kerukunan

13



secara fisik sebenarnya adalah kerukunan secara organik. Dalam implikasinya bahwa dalam
kehidupan keluarga perlu kerukunan sebagai bagian dari intepretasi komunal, saling
mendukung satu sama lain, dan saling memberi nasihat antara satu dengan yang lain
(Manaransyah, 2015).

Makna Teologis dalam Konteks Historis

Makna teologis yang terkandung dalam teks tersebut adalah yang pertama kerukunan
adalah bentuk ibadah. Sama seperti minyak kudus mengalir pada Harun, demikian kerukunan
mengalir dari Allah kepada umat. Kerukunan adalah anugerah, bukan hasil rekayasa manusia.

Embun turun dari atas simbol bahwa persatuan Israel adalah karya Allah. Yang kedua
Kerukunan adalah syarat menerima berkat. “Sebab di sanalah TUHAN memerintahkan berkat”
(ay. 3) kerukunan mendatangkan mendatangkan berkat. Dan yang keyiga adalah Ziarah
sebagai pengalaman pemersatu. Para peziarah yang berasal dari berbagai suku menemukan
kesatuan mereka saat menyembah Allah yang satu di Yerusalem. Dalam konteks kehidupan
Kristen budaya Uim lopo suku Amanatun sebagai symbol yang hakiki dalam praktek kehidupan
setiap hari. Uim Lopo sebagai ruang terbuka untuk saling berdiskusi bagaiman membangun
kehidupan yang rukun. Keterbukaan untuk membangun relasi antar sesam keluarga sangat
penting, membangun komunikasi yang intensif dengan Tuhan dan menjalin relasi yang baik
dengan Tuhan. Pertemuan keluarga dalam komunitas marga terntu sebelum melakukan ritual
adat menjadi suatu praktik saling menghargai dan saling berbagi dalam keluarga (Taneo &
Neolaka, 2022).

Kisah Para Rasul 2:42

“Mereka bertekun dalam pengajaran rasul — rasul dan dalam Persekutuan. Dan mereka
selalu berkumpul untuk memecahkan roti dan berdoa”
Kritik Historis (Historical Criticism)

Latar Sosial-Historis

Pendaketan historys atau kritik historis dalam teks Alkitab ini adalah Upaya untuk
mengembalikan konteks sejarahnya yaitu komunitas Kristen mula-mula di Yerusalem pasca
pentakosta. Situasi berawal dari peristiwa pencurahan Roh Kudus (Kis. 2:1-13), dari sinilah
terbentuklah suatu komunitas baru yang anngotanya berasala dari diaspora orang-orang
Yahudi abad pertama. Mereka hidupa dalam struktur utama yang berpusat pada Bait Allah,
kuat dalam struktur keluarga dan komunitas, dan terbiasa dengan praktik meja bersama dan
doa. Karena itu, pola kehidupan dalam Kis 2:42 menunjukkan integrasi antara tradisi Yahudi
dan identitas baru sebagai pengikut Mesias (Bruce, 1988). Konteks sosial potik melihat
komunitas ini hidup di bawah pemerintahan Romawi. Mereka belum terpisah dari Yudaisme
dan masih berpartisipasi dalam kehidupan ritual Yahudi (Kis 3:1). Kesatuan komunitas menjadi
penting untuk bertahan secara sosial dan spiritual (Ehrman, 2020).

Analisis Kritis (Literer dan Teologis)

Struktur Teks Kis 2:42 merupakan ringkasan programatis dari kehidupan jemaat mula-
mula. Lukas menggunakan empat istilah penting yaitu Didaché (pengajaran rasul-rasul),
Koinonia (persekutuan), Klasis tou artou (pemecahan roti), Proseuchai (doa-doa). Kempat
unsur tersebut menjadi pola dasar liturgi Kristen awal komunitas gereja mula-mula (Marshall,
1980).

Analisis Teks: Bertekun dalam persekutuan (Koinonia)

Berikutnya adalah penyebutan persekutuan (kowwviq, koinonia). Sementara jemaat
mula-mula bertumbuh dalam hubungan vertikal dengan Allah dan pemahaman yang sehat
dalam pengajaran rasul- rasul, orang-orang percaya baru juga bertumbuh dalam hubungan
horizontal satu sama lain dalam persekutuan Kristen (Putra, 2020). Kata Koinonia berasal dari

14



kata Konos yang berarti common atau Bersama kata diaartiakn sebagai “fellowship” to share
or to have in common. Menurut Kisah Para rasul 2 :41-47 dikatakan bahwa bentuk
Persekutuan yang dilakukan oleh jemaat mula-mula bukan hanya dalam bentuk Persekutuan
namun Persekutuan dalam memberikan sumangan satu sama lain termasukd alam hata milik
adalah kepunyaan Bersama. kini terdapat suatu kasih kudus melalui saudara dari milik sendri
dengan sukarela terhadap saudara yang berkekurangan. Persekutuan Kristen yang pertama
dan terbesar ini tidka memisahkan diri dari rakyat dan kemunitas pemerintahan serta
kebaktian dalam rumah ibadah (Ds H. v. d. Brink, 2008).
Makna Teologis
Frasa “Bertekun dalam Pengajaran Para Rasul” Menunjukkan otoritas para saksi mata
Yesus dan pengajaran berisi interpretasi Kristologis atas Perjanjian Lama dan pengalaman
kebangkitan (Schnabel, 2012). “Persekutuan (koinonia)” Istilah koinonia menunjuk pada
partisipasi aktif dalam hidup Bersama dalam komutis komunal, bukan sekadar kebersamaan
sosial. Dalam konteks historis, ini juga menyiratkan solidaritas ekonomi (Kis 2:44—-45) (Keener,
2012). Makna “Pemecahan Roti” Berfungsi sebagai makan bersama sekaligus ritus yang
mengingatkan pada tindakan Yesus pada Perjamuan Terakhir. Para ahli seperti (Witherington,
1998) menilai bahwa ritual ini dilakukan dalam rumah-rumah, bukan dalam Bait Allah. “Doa-
doa” Menunjuk pada doa liturgis komunitas Yahudi yang kemudian diberi makna baru dalam
terang Kristus (Green, 2013). Pendekatan historis-kritis menunjukkan bahwa Kis 2:42 bukan
sekadar deskripsi idealis, tetapi merupakan hasil refleksi Lukas tentang bagaimana Roh Kudus
membentuk komunitas yang belajar (didaché), berbagi hidup (koinonia), merayakan kehadiran
Kristus (pemecahan roti), dan berakar pada penyembahan (doa). Ayat ini adalah ringkasan
identitas gereja perdana yang lahir dari peristiwa Pentakosta dan sekaligus menjadi pola
normatif bagi gereja sepanjang masa.
Sintesis teks ALkitab dan budaya Uim Lopo
Dari ketiga fungsi sosial diatas maka Uim Lopo kita maknai sebagai ruang interaksi
sosial budaya suku Amanatun, ruang kerukunan Sebagaimana Teori interpretasi Geertz
membaca fungsi raung terbuka Uim Lopo sebagai symbol kerukunan yang diterjemahkan
dalam Teologi Kontekstual Bevans sebagai suatu relasi antara manusia dengan Allah dalam
ruang doa. Budaya Uim lopo berdasarkan fungsi sosialnya dapat diterjemhkan menjadi ruang
kasih terhadap sesame dan kaish terhadap sang pencipta sebagai Allah pemberi hidup. Dalam
konteks Mazmur 133, dibaca sebagai ramah berkat Dimana pada saat — saat tertentu Uim
lopo digunakan sebagai rumah untuk berdoa kepada Tuhan pemberi nafas kehidupan.
Peristiwa jemaat mula-mula dalam Kisah Para Rasul 2:42 menterjemkan konteks budaya
sebagai ruang berbagi dan saling mendokan sebagaimana siatuasi jemaat mula-mula. Hal
inilah yang melahirkan teologi persekutuan, kerukunan dan interaksi sosial bagi suku Amantun
bahkan menjadi bahan refleksi jemaat GMIT khususnya di Desa Poli, Kecamatan Santian.
Implikasi
A. Implikasi Teologis
1. Teologi Kontekstual yang Mengakui Identitas Budaya
Penelitian ini menegaskan bahwa Allah hadir di dalam sejarah dan budaya Suku
Amanatun. Oleh karena itu, Teologi harus berangkat dari pengalaman konkret
masyarakat dan simbol budayanya. Uim Lopo menjadi titik temu antara wahyu Allah
dalam Alkitab dan wahyu umum yang tampak dalam budaya. Uim lopo sebagai ruang
Persekutuan memerikan kontribusi teologis untuk memahami kasih Allah melalui symbol-
simbol budaya local. Sebagaimana yang ditekankan oleh Bevans, bahwa symbol — symbol
budaya diinterptasikan untuk menghidupakan teologi dan menjadi ruang interaksi antara

15



budaya, antropologi serta agama (Bevans, 2018). Uim Lopo sebagai ruang berkumpul
keluarga sedarah/ Marga (kanaf) dan suku memberi kontribusi teologis untuk memahami
bahwa Allah bekerja melalui simbol-simbol budaya. Pemahaman ini menegaskan bahwa
Persekutuan bukan hanya konsep spiritual tetapi juga realitas sosial yang diwujudkan
dalam ruang dan interaksi manusia. Tradisi Amanatun dapat menjadi “teks kedua” yang
membantu menafsirkan nilai-nilai alkitabiah tentang kesatuan seperti yang tampak dalam
Mazmur 133:1, Kisah Para Rasul 2:42-47.
2. Persekutuan sebagai Landasan Relasi
Uim Lopo memperlihatkan bahwa Kehadiran, kebersamaan, dan keterbukaan
adalah nilai inti persekutuan Kristen. Model Yesus yang hadir di tengah umat (Yoh 1:14)
dapat dibaca melalui simbol Lopo sebagai “rumah keterbukaan” dan “ruang
persaudaraan.” Dalam Kisah Para Rasul 2:42 menjadi penghubung Persekutuan
sebagaimana yang terkadung dalam symbol keterbukaan Uim Lopo. Cara hidup jemaat
mula-mula yang bertekun dalam pengajaran rasu-rasul, bersekutu Bersama dan saling
berbagi merupakan teks yang mengintepretasikan perskutuan musyawarah dalam ruang
Uim lopo. Relasi yang dibangun antara keluarga dan saudara mencerminkan relasi antara
manusia dengan Allah dalam Persekutuan peribadatan.
3. Teologi Persekutuan sebagai Dasar Gereja Lokal
Hasil penilitian menyimpulkan teologis Gereja di GMIT dapat membangun model
persekutuan yang mencontoh struktur dan nilai Lopo seperti saling menopang, egaliter,
terbuka, dan menyatu. Budaya Uim Lopo menjadi jembatan bagi umat untuk memahami
nilai-nilai koinonia, diakonia, dan marturia. Sebagaimana kitab Mazmur 133, symbol
kerukunan diibaratkan sebagai minyak yang melele ke janggut Harun. Tradisi Persekutuan
dalam Uim Lopo sebagai symbol koinonia, yang melambangkan suatu kerukunan dalam
pelbagai hal, slaing berbagi dalam kasih, selayaknya Persekutuan Tuhan Yesus dan
umatNya. Teologi ini menjadi bahwan refleksi bagi gereja local GMIT untuk
mengintepretsikan symbol-simbol kebudayan yang terkandung dalam Uim Lopo untuk
meningkatkan pertumbuhan iman jemaat dan mereduksi kepercayaan sinkritisme dalam
perskeutuan jemaat.
B. Implikasi Pendidikan Agama Kristen (PAK)
1. Kurikulum PAK Kontekstual Berbasis Budaya Lokal
Kurkulum PAK hendaknya dapat didesain sesuai dengan konteks peserta didik. PAK
perlu menyusun materi pembelajaran yang mengintegrasikan simbol Uim Lopo agar
pembelajaran iman lebih dekat dengan kehidupan peserta didik. Nilai-nilai seperti
kebersamaan, kesetiaan keluarga, serta solidaritas suku dapat dijadikan bahan refleksi
iman. Uim Lopo tidak hanya sebagai objek budaya tetapi juga sarana pendidikan iman,
PAK membantu generasi muda memahami nilai luhur budaya mereka agar tidak hilang.
Gereja menjadi agen pelestarian budaya yang selaras dengan nilai kerajaan Allah.
Berdasarkan hasil kajian ini makan Uim lopo bukan sebatas ruang Persekutuan keluarga
namun menjadi ruang Pendidikan keluarga dan Pendidikan formal, sewaktu-waktu rumah
lopo dijadikan ruang kelas dengan desain kurikulum kontektual.
2. Model Pembelajaran Partisipatoris
Uim Lopo menekankan kebersamaan melingkar (non-hierarkis). Dalam PAK, Guru
dapat mengadopsi pola belajar melingkar (circle learning) untuk menciptakan hubungan
dialogis, bukan top-down. Pendekatan ini menekankan peserat didik bukan hanya sebagai
subyek penerima namun menjadi informan dan partisipan dalam prose pembelajaran
(Husni, 2020). Guru bukan hanya menjadi satu satunya informasi yang actual namun

16



perlu memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk mengutarakan pendapatnya.
Model ini didukung oleh Paullo Freire, seorang Filsuf Pendidikan, yang menekankan
pemebebasan Pendidikan bagi kaum tertindas. Bagi Freire, peserta didik perlu
mendapatkan kesempatan untuk mengespresikan pendapatnya di dalam maupun runag
kelas. Ferire menkritisi pembelajaran gaya Bank, seolah-olah guru menjadi satu — satunya
sumber ilmu pengetahuan namun ada interaksi anatara guru dan siswa (Darder, 2024).
3. Pendidikan Karakter Berbasis Persekutuan

Pendidikan Agama Kristen dalam praksisnya menemukan nilai-nilai teologis yang
kontektual. Melalui Pendidikan yang berbasis Persekutuan maka guru PAK menjadi agen
untuk menterjemahkan budaya sebagai bagian dari kurikulum PAK kontektual. Nilai-nilai
yang terkandung dalam Lopo seperti, hormat kepada orang tua, solidaritas, penyelesaian
konflik secara musyawarah, kebersamaan dalam kerja dan makan, dapat dijadikan dasar
pengembangan karakter Kristen dalam PAK. PAK harus menolong peserta didik melihat
bahwa iman Kristen tidak bertentangan dengan budaya Timor, tetapi dapat saling
memperkaya. Hal ini menolong generasi muda Amanatun memahami identitas budaya
dan iman secara holistik.

KESIMPULAN

Uim Lopo adalah budaya yang perlu dilestarikan oleh suku Amanatun, secara umum
struktur dan fungsinya tidak hanya menjadi symbol sosial kultural bagi Masyarakat namun
menjadi bahan teologi kontekstual bagi Jemaat GMIT. Melalui kajian ini Uim lopo dihadirkan
sebagai symbol Persekutuan antara keluarga jemaat dan Gereja. Symbol ini menghasilkan sutu
pandangan teologi Persekutuan untuk mempersatukan budaya dan iman kekristenan. Dalam
Pendidikan PAK baik d sekolah dan di Gereja, symbol Uim lopo hadri sebagai bahan diskusi
untuk menerapkan kurikulum PAK kontektuan berbasis kearifan local.

Melalui metode penilitian intepretatif, baik dari sumber literatur dan informan dapat
menjawab tantangan persepsi dan penyalahgunaan uim lopo sebagai bagian dari sinkretisme.
Penyalahgunaan ini dapat ditinjau dari teori antropologi Geertz dan teori Teologi kontekstual
Bevans dapat menjawab tantanagn tersebut. Hal demikin dapat menjawab dan memberikan
pengetahuan yang praktis bagi jemaat GMIT untuk merenungkan symbol-simbol budaya yang
terkandung sebagai suatu pertemuan anatara budaya dan teologi yang kontekstual.

Penilitian ini hanya berfokus pada kajian simbolik dan hubungan dengan teologi biblika
Uim lopo sebagai symbol Persekutuan bagi suku Amanatun di Desa Poli, Kecamatan Santian,
Timor Tengah Selatan. Untuk itu tidak menyentuh suku Timor secara keseluruhan dan itu
menjadi rekomendasi selanjutnya bagi penilitian berikut.

DAFTAR PUSTAKA

Aji, G. L. (2016). Clifford Geertz dan Penelitianya Tentang Agama di Indonesia (Jawa). Pierre Bourdieu
Dan Gagasannya Mengenai Agama, 115.

Benu, A. Y., & Rafael, A. D. (2019). Perubahan perspektif rumah lopo (uim lopo) pada masyarakat atoin
meto di desa nusa kecamatan amanuban barat kabupaten timor tengah selatan. SALAM: Jurnal
Sosial Dan Budaya Syar-i, 6(3), 9-11.

Benu, E. D. N. A,, Tabun, D. S. A. N., & Sabaat, Y. Y. (2025). Lopo sebagai Simbol Demokrasi Lokal pada
Masyarakat Adat Atoin Pah Meto:(Studi Tentang Rumah Adat Lopo sebagai Simbol Demokrasi
Lokal di Desa Saenam Kecamatan Miomaffo Barat Kabupaten Timor Tengah Utara). Sosial
Simbiosis: Jurnal Integrasi liImu Sosial Dan Politik, 2(4), 43-50.

Bevans, S. (2018). Essays in contextual theology (Vol. 12). Brill.

Darder, A. (2024). The Student Guide to Freire’s “Pedagogy of the Oppressed.” Bloomsbury Publishing.

17



https://books.google.co.id/books?id=OWPoEAAAQBA)

Dr. Misnawati, M. P. A. S. P. (n.d.). Teori Stuktural Levi-Strauss dan Interpretatif Simbolik untuk
Penelitian Sastra Lisan. GUEPEDIA. https://books.google.co.id/books?id=6 WMXEAAAQBA)

Ds H. v. d. Brink. (2008). Taf. Alk. Kisah Para Rasul. BPK Gunung Mulia.
https://books.google.co.id/books?id=Viscglp4FYwC

Husni, M. (2020). Memahami Pemikiran Karya Paulo Freire “Pendidikan Kaum Tertindas” Kebebasan
dalam Berpikir. Al-lbrah, 5(2).

Kayame, Y. (2023). Model Teologi Kontekstual Antropologis dalam Gerakan Tungku Api di Keuskupan
Timika. Pengarah: Jurnal Teologi Kristen, 5(1).

Manaransyah, A. (2015). Keluarga Kristen Yang Diberkati Tuhan: Observasi Terhadap Mazmur 133: 1-3.
Missio Ecclesiae, 4(1), 28-34.

Pakpahan, B. J., Panuntun, D. F., Rumbi, F. P., Buntu, I. S., Sampe, N., Paembonan, Y., Timbang, Y. F. T.,
& Susanta, Y. K. (2020). Teologi Kontekstual dan Kearifan Lokal Toraja. BPK Gunung Mulia.
https://books.google.co.id/books?id=OSoNEAAAQBAIJ

Pareira, M. C. B. B. (2008). Taf. Alk. Kitab Mazmur 73-150. BPK Gunung Mulia.
https://books.google.co.id/books?id=hmrxyuEJAWEC

Putra, A. (2020). Hakikat Pertumbuhan Gereja Berdasarkan Kisah Para Rasul 2: 41-47. BIA’: Jurnal
Teologi Dan Pendidikan Kristen Kontekstual, 3, 262—-281.

Siallagan, S. (2023). Tn! N1y (syevet yakhad) TINGGAL BERSAMA DENGAN RUKUN (Tinjauan
Hermeneutika Historis Kritis Terhadap Nyanyian Ziarah Mazmur 133: 1-3).

Syarifah, N., & Mushthoza, Z. Z. (2022). Antropologi interpretatif Clifford Geertz: Studi kasus
keagamaan masyarakat Bali dan Maroko. Humanis: Jurnal IImu-llmu Sosial Dan Humaniora,
14(2), 65-74.

Taneo, M., & Neolaka, S. Y. (2022). Penguatan Pemahaman Tentang Fungsi dan Nilai Rumah Adat Lopo
bagi Masyarakat Adat Meto di Desa Mnelalete Kabupaten Timor Tengah Selatan untuk
Memperkuat Pembelajaran Sejarah. Kelimutu Journal of Community Service, 2(2), 64-72.

Widyanti, L., & Saingo, Y. A. (2024). Menanamkan Nilai Pancasila Melalui Kearifan Lokal Lopo Timor
Yang Mempersatukan. Jurnal Adijaya Multidisplin, 1(06), 1178-1186.

Willyam, V., & Widodo, P. (2023). Memaknai Prinsip Hidup Rukun Dalam Persaudaraan Sebagai
Anugerah Dari Allah Prespektif Kitab Mazmur 133. Sabda: Jurnal Teologi Kristen, 4(1), 29-42.

Brueggemann, W., & Bellinger, W. H., Jr. (2014). Psalms. Cambridge University Press.

Goldingay, J. (2007). Psalms: Volume 3 (Psalms 90-150). Baker Academic.

Gunkel, H. (1998). Introduction to Psalms: The Genres of the Religious Lyric of Israel (J. D.

Ehrman, B. D. (2020). The New Testament: A historical introduction to the early Christian writings (7th
ed.). Oxford University Press.

Green, J. B. (2013). The Acts of the Apostles. Eerdmans.

Keener, C. S. (2012). Acts: An exegetical commentary (Vol. 1). Baker Academic.

Marshall, I. H. (1980). Acts: An introduction and commentary. InterVarsity Press.

18



