
Jurnal Eksplorasi Pendidikan    Volume 8 Nomor 10 Tahun 2025 Halaman 1-11 
 

30 

 

TRANSKRIPSI MUSIKAL GONG TIMOR PADA MASYARAKAT 

SUKU DAWAN KABUPATEN TIMOR TENGAH UTARA 
 

Yohanis Devriezen Amasanan1, Kadek Paramitha Hariswari2 
opatdave@gmail.com1, paramithahariswari21@gmail.com2 

Universitas Katolik Widya Mandira Kupang 
 

 Abstrak 

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan mentranskripsikan struktur musikal Gong Timor pada 

masyarakat Suku Dawan di Kabupaten Timor Tengah Utara, sebagai upaya pelestarian musik 

tradisional berbasis nilai budaya lokal. Pendekatan kualitatif dengan metode grounded theory 

digunakan untuk memahami praktik musikal secara kontekstual melalui observasi partisipatif, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi audio-visual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

permainan Gong Timor terdiri atas empat gong utama—Kiko, Tolok, Ain’na, dan Ke’e—yang 

membentuk pola interlocking poliritmik dalam struktur siklik 12–16 ketukan. Transkripsi musikal 

“Gong Timor Insana (Nansean)” memperlihatkan interaksi dialogis antar-gong yang mencerminkan 

nilai kolektivitas dan keseimbangan dalam budaya Dawan. Setiap gong memiliki fungsi simbolik 

dan spiritual yang merepresentasikan tahapan kehidupan manusia dan hubungan dengan leluhur. 

Temuan ini menegaskan bahwa musik Gong Timor berfungsi sebagai media komunikasi sosial dan 

spiritual, sekaligus sebagai sarana pendidikan budaya. Penelitian ini berkontribusi terhadap 

dokumentasi ilmiah musik tradisional Timor serta menawarkan dasar pedagogis bagi pelestarian dan 

pembelajaran musik berbasis kearifan lokal. 

Kata Kunci: Gong Timor, Transkripsi Musik, Etnomusikologi, Suku Dawan, Pelestarian Budaya. 

 

Abstract 

This research aims to describe and transcribe the musical structure of the Gong Timor among the 

Dawan ethnic community in Timor Tengah Utara Regency as an effort to preserve traditional music 

rooted in local cultural values. A qualitative approach using the grounded theory method was 

employed to contextualize the musical practice through participatory observation, in-depth 

interviews, and audio-visual documentation. The findings reveal that the Gong Timor ensemble 

consists of four main gongs—Kiko, Tolok, Ain’na, and Ke’e—which form interlocking polyrhythmic 

patterns within a 12–16 beat cyclic structure. The musical transcription of “Gong Timor Insana 

(Nansean)” demonstrates dialogic interaction among gongs, reflecting collectivism and balance in 

Dawan culture. Each gong bears symbolic and spiritual meanings that represent the stages of human 

life and ancestral connection. The study concludes that Gong Timor functions as a medium of social 

and spiritual communication and serves as a means of cultural education. This research contributes 

to the scholarly documentation of Timorese traditional music and provides a pedagogical 

foundation for preserving and teaching local musical heritage. 

Keywords: Gong Timor, Music Transcription, Ethnomusicology, Dawan Ethnic Group, Cultural 

Preservation.

mailto:paramithahariswari21@gmail.com1


Transkripsi Musikal Gong Timor Pada Masyarakat Suku Dawan Kabupaten Timor Tengah Utara  

31 

 

PENDAHULUAN 

Alat musik gong merupakan salah satu elemen musikal yang tersebar luas di kawasan 

Asia Tenggara dan memiliki ragam fungsi sosial—dari pengiring upacara adat, penanda 

ritus, hingga media komunikasi simbolik antarkomunitas. Di wilayah Timor Tengah Utara, 

gong yang dikenal sebagai Gong Timor mengakar kuat dalam praktik keberagamaan, 

upacara panen, pementasan tari, dan ritual-ritual komunitas Suku Dawan. Keunikan 

instrumen ini tidak hanya terletak pada bentuk fisik atau teknik pemukulannya, melainkan 

juga pada pola-pola ritmik dan struktur melodis yang diwariskan secara lisan dan 

terinternalisasi dalam jaringan praktik sosial masyarakat. Dokumentasi yang akurat terhadap 

pola musikal tersebut menjadi langkah mendasar untuk menjaga kesinambungan budaya 

musikal yang selama ini terjaga melalui transmisi antar-generasi.  

Namun realitas penelitian dan dokumentasi menunjukkan adanya celah besar. Meski 

ada studi terdahulu yang mencoba menangkap aspek teknis dan spektrogram gong (mis. 

penggunaan Continuous Wavelet Transform oleh Siki & Suprapto), kajian transkripsi 

manual yang memadukan notasi musik dengan analisis etnografis masih sangat terbatas. 

Banyak aspek performatif — variasi pola pukulan, pembagian peran antar-gong, penanda 

tempo/ikonografi ritus, serta hubungan antara pola musikal dengan makna kultural — belum 

dikenali dan terdokumentasi secara sistematis. Ketergantungan pada transmisi lisan 

membuat pola-pola musik itu rentan berubah atau hilang di tengah arus modernisasi, 

migrasi, dan perubahan sosial-ekonomi yang memengaruhi praktik kebudayaan lokal. 

Kesenjangan ini menegaskan kebutuhan mendesak untuk melakukan transkripsi musikal 

yang komprehensif sekaligus mengaitkannya dengan konteks sosial-budaya yang 

melingkupinya.  

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini berfokus pada transkripsi musikal 

permainan Gong Timor pada masyarakat Suku Dawan di Kabupaten Timor Tengah Utara 

dengan tujuan untuk: (1) mendokumentasikan pola-pola permainan gong secara notasional; 

(2) mengidentifikasi struktur ritmik, motif melodi, dan pola interaksi antar-gong; serta (3) 

menafsirkan fungsi sosial-kultural musikal tersebut dalam rangka pelestarian dan 

pemanfaatan sebagai media pembelajaran kebudayaan musik lokal. Tujuan-tujuan ini 

selaras dengan kebutuhan pelestarian musik tradisi yang menuntut bukti tertulis (notasi) 

agar repertoar dapat diajarkan dan diturunkan secara lebih konsisten di institusi pendidikan 

maupun komunitas lokal.  

Urgensi penelitian ini dapat dilihat dari tiga ranah utama. Pertama, dari perspektif 

dokumentasi ilmiah: tanpa notasi yang sistematis, pola permainan akan sulit dibandingkan 

secara komparatif dengan ragam gong di wilayah lain dan tidak mudah dianalisis secara 

musikologis. Kedua, dari perspektif pelestarian budaya: proses modernisasi dan pergeseran 

generasi meningkatkan risiko akulturasi atau kehilangan praktik musik tradisi jika tidak ada 

upaya dokumentasi yang sistemik. Ketiga, dari perspektif pendidikan musik: transkripsi 

memungkinkan pengembangan materi ajar, kurikulum lokal, dan sumber pembelajaran yang 

dapat memperkuat identitas budaya pada generasi muda. Semua tiga ranah ini menegaskan 

bahwa transkripsi bukan sekadar kegiatan akademis, melainkan intervensi konservasi 

budaya yang bersifat praktis dan strategis.  

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada beberapa aspek: pertama, penyajian 

transkripsi manual yang terperinci (notasi lengkap untuk pola-pola Kiko, Tolok, Ain’na, 

Ke’e seperti yang termuat pada berkas transkripsi), bukan hanya representasi spektral 

otomatis; kedua, penggabungan analisis musik (struktur ritme dan motif) dengan data 

etnografi—observasi partisipatif, wawancara dengan pemain dan tokoh adat—sehingga 

interpretasi musikal selalu dikaitkan dengan fungsi sosial dan makna lokal; ketiga, 

pendekatan analitis yang menerapkan prinsip grounded theory untuk membangun 



 

32 

 

pemahaman teoretis tentang pola permainan gong dalam konteks Suku Dawan, sehingga 

hasilnya berkontribusi pada pengembangan teori etnomusikologi lokal sekaligus menjadi 

sumber ajar praktis. Transkripsi yang disertakan dalam lampiran (Gong Timor — 

Insana/Nansean) memperlihatkan struktur pola pukulan dan alokasi suara antar-gong yang 

selama ini hanya tersimpan secara oral. Dengan demikian penelitian ini menghadirkan data 

primer notasional yang dapat dipakai sebagai referensi studi komparatif di masa depan.  

Permasalahan penelitian dirumuskan sebagai berikut: (1) bagaimana pola ritmis dan 

motif melodi Gong Timor terstruktur secara musikal (notasi) dalam praktik Suku Dawan?; 

(2) bagaimana variasi permainan dan pembagian peran antar-gong (instrumen) membentuk 

keseluruhan tekstur musik?; dan (3) bagaimana pola-pola musikal tersebut merefleksikan 

fungsi sosial, ritus, dan nilai-nilai budaya komunitas? Menjawab masalah-masalah tersebut 

diperlukan metode yang komprehensif—kombinasi observasi partisipatif, dokumentasi 

audio-visual, wawancara mendalam, dan transkripsi sistematis—untuk memastikan bahwa 

interpretasi musikal berakar pada konteks sosial yang sesungguhnya.  

Dengan latar dan rumusan masalah tersebut, artikel ini dimaksudkan untuk 

memberikan kontribusi empiris dan konseptual: menyediakan transkripsi musikal yang 

dapat digunakan peneliti dan praktisi musik; menawarkan analisis musikologis yang 

memetakan struktur gong Timor; serta mengusulkan implikasi konservasi dan pendidikan 

untuk menjaga kesinambungan praktik musik lokal. Pada bagian berikut (Metode dan 

Hasil), pembaca akan menemukan uraian rinci tentang prosedur pengumpulan data, teknik 

transkripsi yang digunakan, serta analisis mendalam terhadap pola musikal yang 

teridentifikasi—semua didukung oleh transkripsi asli yang dilampirkan. 

 

METODE 

Penelitian mengenai transkripsi musikal Gong Timor pada masyarakat Suku Dawan 

di Kabupaten Timor Tengah Utara ini dilaksanakan dengan pendekatan kualitatif dan 

menggunakan metode grounded theory sebagai landasan analitis. Pendekatan ini dipilih 

karena sifat fenomena yang dikaji—yakni praktik permainan gong tradisional—tidak dapat 

dijelaskan sepenuhnya melalui teori musik yang sudah mapan, melainkan harus dipahami 

dari konteks sosial, budaya, dan musikal yang hidup di dalam masyarakatnya. Grounded 

theory memungkinkan peneliti membangun konsep dan kategori tematik langsung dari data 

lapangan, sehingga analisis musikal dan interpretasi budaya benar-benar berakar pada 

realitas empiris. 

Penelitian ini dilakukan di Kabupaten Timor Tengah Utara, khususnya di beberapa 

desa di wilayah Insana, yang merupakan salah satu pusat aktivitas budaya Suku Dawan 

dengan tradisi permainan gong yang masih lestari. Lokasi ini dipilih secara purposif karena 

di daerah tersebut masih terdapat kelompok pemain gong aktif yang kerap tampil dalam 

upacara adat dan kegiatan komunitas. Peneliti melakukan kunjungan berulang selama 

beberapa bulan untuk mengamati praktik musikal secara langsung dan memastikan bahwa 

data yang diperoleh mencerminkan pola permainan yang autentik. 

Data utama penelitian dikumpulkan melalui tiga teknik: observasi partisipatif, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi audio-visual. Observasi dilakukan dengan cara 

peneliti hadir langsung dalam berbagai kesempatan di mana gong dimainkan—terutama 

pada upacara adat, pesta panen, dan pertunjukan komunal. Dalam proses observasi ini, 

peneliti tidak hanya berperan sebagai pengamat pasif, tetapi juga berinteraksi dan berdialog 

dengan para pemain gong serta tokoh adat untuk memahami makna musikal dari setiap pola 

permainan. Melalui pendekatan partisipatif ini, peneliti memperoleh pemahaman 

kontekstual mengenai kapan, bagaimana, dan untuk tujuan apa gong dimainkan, serta 

bagaimana masyarakat menafsirkan suara gong dalam kaitannya dengan nilai-nilai spiritual 



 

33 

 

dan sosial. 

Wawancara mendalam dilakukan dengan para pemain gong berpengalaman, tokoh 

adat, dan ahli musik tradisional lokal yang memahami sejarah dan teknik permainan gong. 

Wawancara bersifat semi-terstruktur agar memberikan ruang bagi narasumber untuk 

menjelaskan secara bebas pengalaman dan pengetahuan mereka. Pertanyaan difokuskan 

pada tema-tema seperti struktur ansambel gong (jumlah dan jenis gong), teknik memukul, 

pembagian peran antar-pemain, makna simbolik bunyi tertentu, serta perubahan pola 

permainan dari masa ke masa. Dari wawancara inilah diperoleh informasi mengenai sistem 

nilai dan kepercayaan yang melandasi praktik musikal tersebut, sehingga hasil transkripsi 

tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga bermakna secara kultural. 

Selain itu, peneliti melakukan dokumentasi audio dan video terhadap penampilan 

gong Timor dalam berbagai konteks, serta melakukan pengambilan gambar alat musik, 

posisi pemain, dan urutan permainan. Dokumentasi ini menjadi bahan utama untuk proses 

transkripsi musikal, yaitu pengubahan bunyi gong ke dalam bentuk notasi musik. 

Transkripsi dilakukan secara manual menggunakan perangkat lunak notasi (MuseScore), 

berdasarkan pengamatan langsung dan hasil rekaman. Setiap ketukan, pola ritmik, dan 

struktur pengulangan ditranskrip sedetail mungkin agar menghasilkan representasi musikal 

yang akurat. Dalam proses transkripsi, peneliti mengidentifikasi empat instrumen gong 

utama yang dikenal dengan nama Kiko, Tolok, Ain’na, dan Ke’e, masing-masing memiliki 

karakter suara, fungsi ritmis, dan teknik pukulan yang berbeda. 

Setelah data transkripsi diperoleh, dilakukan analisis deskriptif-analitik terhadap 

struktur musikal. Analisis mencakup pengamatan terhadap pola ritmik (tempo, sinkopasi, 

dan repetisi), hubungan antar-gong dalam membentuk tekstur polifonik, serta motif musikal 

yang muncul berulang dalam konteks pertunjukan. Analisis ini tidak berhenti pada aspek 

musikal saja, tetapi dilanjutkan dengan interpretasi terhadap nilai-nilai simbolik dan sosial 

yang diungkapkan melalui bunyi gong, seperti fungsi komunikasi, ekspresi spiritual, dan 

identitas kolektif masyarakat Dawan. 

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi 

sumber dan metode. Data dari observasi, wawancara, dan rekaman dikomparasikan satu 

sama lain guna memperoleh kesesuaian antara praktik musikal aktual, penjelasan pelaku, 

dan hasil notasi. Setiap hasil transkripsi yang masih diragukan dikonsultasikan kembali 

dengan para pemain gong dan ahli musik tradisional setempat untuk memperoleh verifikasi 

langsung. Proses ini menghasilkan validasi ganda—baik secara musikal maupun kultural—

sehingga transkripsi yang disusun benar-benar mewakili bentuk asli permainan Gong Timor 

sebagaimana dimainkan oleh masyarakatnya. 

Seluruh rangkaian penelitian ini dilakukan selama satu tahun dengan tahapan yang 

berurutan, dimulai dari studi literatur dan survei awal, observasi lapangan, wawancara dan 

dokumentasi, proses transkripsi musikal, hingga analisis dan penulisan hasil. Dalam proses 

ini, peneliti bekerja kolaboratif bersama tim akademisi dari bidang pendidikan musik, tari, 

dan etnomusikologi untuk memastikan keberimbangan antara ketepatan musikal dan 

ketepatan konteks budaya. Pendekatan lintasdisiplin ini juga dimaksudkan untuk 

memperkuat posisi hasil penelitian sebagai bentuk dokumentasi ilmiah sekaligus kontribusi 

nyata terhadap upaya pelestarian musik tradisi yang semakin mendesak dilakukan di tengah 

perubahan zaman. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gambaran Umum Gong Timor dalam Konteks Budaya Dawan 

Masyarakat Suku Dawan di Kabupaten Timor Tengah Utara memiliki tradisi musikal 

yang sangat erat kaitannya dengan sistem sosial dan kepercayaan mereka. Musik, dalam 



 

34 

 

konteks budaya Dawan, bukanlah hiburan semata, melainkan suatu bentuk komunikasi 

spiritual dan ekspresi kolektif yang menghubungkan manusia dengan alam, leluhur, dan 

komunitasnya. Di antara beragam ekspresi musikal tradisional, permainan Gong Timor 

menempati posisi yang sangat penting. Gong digunakan dalam hampir semua bentuk 

kegiatan ritual—mulai dari naketi (upacara adat penyambutan), monef (pernikahan), nao uis 

(persembahan kepada leluhur), hingga nao tobe (perayaan panen). Dalam setiap kegiatan 

tersebut, bunyi gong berfungsi menandai momen sakral, mengatur ritme pergerakan peserta, 

dan menciptakan suasana spiritual yang khas. 

Dalam masyarakat Dawan, musik tidak terpisah dari kehidupan sosial. Bunyi gong 

dipercaya memiliki kekuatan magis yang mampu menghubungkan dunia manusia (Uis Pah) 

dengan dunia roh (Uis Neno). Karena itu, setiap permainan gong tidak boleh dilakukan 

sembarangan, melainkan harus mengikuti tata cara tertentu yang diwariskan secara turun-

temurun. Gong juga menjadi simbol status sosial, di mana kepemilikan seperangkat gong 

menandakan kehormatan suatu keluarga atau marga. Tradisi ini menunjukkan bahwa Gong 

Timor bukan hanya artefak musik, tetapi juga identitas kolektif yang menyatu dengan 

struktur sosial masyarakat Dawan. 

Struktur Ansambel dan Karakteristik Instrumen 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan para pemain di wilayah Nansean, 

Insana, diketahui bahwa satu ansambel gong tradisional biasanya terdiri atas empat gong 

utama, masing-masing memiliki fungsi ritmis dan timbral yang berbeda, yaitu: 

1. Kiko – gong dengan nada tertinggi yang berfungsi sebagai pemimpin ritme atau penanda 

tempo. Suaranya tajam dan cepat, dimainkan secara berulang untuk menjaga 

kesinambungan irama. 

2. Tolok – gong dengan nada sedang yang berfungsi sebagai penyeimbang atau pengikat 

antara pola Kiko dan gong-gong lainnya. Polanya cenderung sinkopatik dan menjadi 

penentu dinamika permainan. 

3. Ain’na – gong bernada rendah dengan peran sebagai penopang ritme dasar. Biasanya 

dimainkan dengan pukulan stabil dan teratur untuk memberikan fondasi tekstural. 

4. Ke’e – gong berukuran terbesar dengan nada paling rendah, berfungsi sebagai penanda 

akhir frase musikal atau cadence marker, memberikan kesan “penutup” dalam setiap 

siklus permainan. 

Keempat gong ini dimainkan oleh empat orang secara simultan, membentuk tekstur 

heterofonik yang khas. Tidak ada sistem tuning absolut sebagaimana dalam musik Barat, 

namun pemain memahami tinggi-rendah nada secara relatif melalui konsep bunyi “besar” 

dan “kecil” (dalam bahasa lokal disebut meto uis dan meto kiuk). 

Pola Ritmik dan Struktur Musik Berdasarkan Transkripsi “Gong Timor Insana” 

 



 

35 

 

 

 

 
Hasil transkripsi notasi Gong Timor Insana (Nansean) menunjukkan bahwa 

permainan gong Timor memiliki pola ritmik berulang (cyclic rhythm) yang menjadi ciri 

utama musik Asia Tenggara. Pola ini tersusun dalam satuan frase 12 hingga 16 ketukan, 

dengan aksen kuat pada ketukan pertama yang biasanya dimainkan oleh Ke’e sebagai gong 

besar penanda awal siklus. 

Dalam notasi hasil transkripsi, terlihat pola pukulan berikut : 

Gong Pola Umum Fungsi 

Kiko ♩ ♩ ♩ ♩ 
Penjaga tempo cepat dan 
repetitif, membentuk lapisan 
ritmik atas 



 

36 

 

Gong Pola Umum Fungsi 

Tolok ♩ ♪ ♩ ♩ ♪ ♩ 
Sinkopasi dan aksentuasi 
tengah siklus, memberi variasi 
dinamika 

Ain’na ♩ — ♩ — ♩ — Pemberi stabilitas ritmis, 
fondasi pola permainan 

Ke’e ♩ —— Penanda akhir frase, 
mengatur penutupan siklus 

Polanya menunjukkan bahwa Gong Timor bekerja dalam sistem poliritmik, di mana 

setiap pemain memiliki pola waktu yang berbeda namun saling melengkapi membentuk satu 

kesatuan. Hal ini menghasilkan efek interlocking (pola saling mengait) yang menjadi inti 

dari karakter musik Timor. Ketika empat gong dimainkan bersamaan, terbentuklah lapisan 

bunyi yang berputar ritmis, menghasilkan kesan trance dan dinamis khas ritual masyarakat 

Dawan. 

Jika dianalisis dari sisi struktur musikal, permainan Gong Timor Insana dapat dibagi 

dalam tiga bagian besar: 

1. Bagian pembuka (introitus) – ditandai dengan pukulan perlahan dan jarang dari Ke’e 

dan Ain’na, berfungsi memanggil perhatian serta memberi tanda dimulainya upacara. 

2. Bagian inti (ostinato utama) – ritme mulai stabil, tempo meningkat hingga konstan di 

sekitar ♩ = 100, di mana Kiko dan Tolok memainkan pola berulang yang bersahutan. 

3. Bagian penutup (cadential phase) – tempo melambat, pola pukulan dikurangi, dan Ke’e 

memberikan aksen akhir yang menandai selesainya siklus musikal. 

Transkripsi menunjukkan pola ostinato polimetrik yang tidak sepenuhnya simetris, 

artinya jumlah ketukan antar-gong tidak selalu sama dalam setiap frase. Ketidakteraturan 

ini justru menjadi kekuatan estetis yang menandai fleksibilitas oral tradition. Dengan 

demikian, struktur musik Gong Timor tidak mengutamakan presisi matematis, melainkan 

keselarasan rasa antar-pemain yang diperoleh melalui kebiasaan dan pengalaman kolektif. 

Analisis Tekstur dan Interaksi Antar Gong 

Dari aspek tekstur, permainan Gong Timor membentuk lapisan sonoritas bergradasi 

dari suara rendah ke tinggi. Ke’e menciptakan resonansi mendalam yang berfungsi sebagai 

dasar harmonik, sedangkan Kiko membentuk pola ritmis cepat di register atas. Di antara 

keduanya, Tolok dan Ain’na memainkan peran transisi, menghasilkan dialog bunyi yang 

saling menanggapi. 

Interaksi antar-gong bersifat dialogis—tidak ada konduktor atau pemimpin formal, 

tetapi seluruh pemain berkomunikasi melalui isyarat tubuh, pandangan, dan rasa musikal 

yang disepakati. Konsep ini dikenal dalam tradisi Dawan sebagai “na’i usi” (menyatu dalam 

dengar). Artinya, permainan dianggap berhasil bila seluruh gong terdengar “satu napas”, 

yakni serentak namun tetap memiliki perbedaan warna bunyi. 

Fenomena ini memperlihatkan adanya prinsip musikal lokal yang berbeda dari sistem 

polifoni Barat. Dalam Gong Timor, kesatuan bunyi bukan dicapai melalui harmoni akor, 

melainkan melalui keserempakan ritmik dan timbral. Konsep ini mendekati apa yang oleh 

etnomusikolog Mantle Hood (1960) sebut sebagai interlocking technique—pola permainan 

saling mengisi untuk menciptakan kesatuan bunyi komunal. Dengan demikian, struktur 

Gong Timor mencerminkan nilai-nilai sosial masyarakat Dawan: kolektivitas, keselarasan, 

dan gotong royong dalam bunyi. 

Melalui wawancara dengan tokoh adat di Nansean, diketahui bahwa setiap gong tidak 

hanya memiliki peran musikal, tetapi juga fungsi simbolik dan spiritual. Kiko 



 

37 

 

melambangkan suara manusia muda yang energik; Tolok menggambarkan keseimbangan 

dan kekuatan laki-laki dewasa; Ain’na melambangkan ketenangan dan kebijaksanaan; 

sementara Ke’e dianggap sebagai suara leluhur atau bumi yang menutup siklus kehidupan. 

Ketika keempat gong dimainkan bersama, masyarakat percaya bahwa alam semesta berada 

dalam keadaan seimbang. 

Dalam konteks ritual, bunyi gong digunakan untuk menandai transisi antar-ruang dan 

antar-waktu—misalnya dari dunia profan menuju dunia sakral. Ia berfungsi sebagai medium 

komunikasi antara manusia dan arwah nenek moyang. Bunyi resonansi gong dipercaya 

mampu “membuka jalan” bagi roh-roh untuk hadir dalam upacara. Fungsi ini menunjukkan 

adanya dimensi spiritual yang kuat di balik pola musikal yang tampak sederhana. 

Selain fungsi religius, gong juga memiliki fungsi sosial yang erat dengan solidaritas 

komunitas. Permainan gong selalu dilakukan secara kolektif, tidak pernah secara individual. 

Setiap pemain bergantung pada pemain lainnya untuk menjaga kesinambungan ritme, 

sebagaimana masyarakat Dawan saling bergantung dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini 

menegaskan bahwa struktur musikal Gong Timor merupakan refleksi langsung dari struktur 

sosial masyarakat yang menekankan prinsip kebersamaan (nahe meta – satu rasa, satu 

tujuan). 

Analisis Estetika: Ritme, Repetisi, dan Transendensi 

Secara estetis, daya tarik utama musik Gong Timor terletak pada repetisi dan 

resonansi. Pola berulang yang dimainkan terus-menerus menimbulkan efek hipnotik yang 

membawa pendengarnya ke dalam kondisi kontemplatif. Bagi masyarakat Dawan, repetisi 

bukan sekadar pengulangan teknis, tetapi merupakan simbol dari siklus kehidupan—panen, 

kelahiran, kematian, dan kebangkitan yang terus berputar. 

Jika dilihat dari perspektif analisis musikal, repetisi ini membentuk pola isoritimik, 

yaitu pengulangan ritme yang sama dalam durasi panjang namun dengan sedikit variasi 

dinamik. Perubahan kecil dalam intensitas pukulan dan tempo menciptakan dinamika 

internal yang memberi rasa hidup pada bunyi. Di sinilah letak estetika musik tradisional 

Timor: kesederhanaan dalam struktur, tetapi kedalaman makna dalam pengalaman 

mendengarnya. 

Gong Timor sebagai Warisan dan Media Pendidikan Budaya 

Hasil transkripsi Gong Timor Insana yang dihasilkan dalam penelitian ini tidak hanya 

memiliki nilai dokumentatif, tetapi juga dapat dijadikan bahan ajar dan sumber belajar 

musik tradisi di lembaga pendidikan. Melalui notasi yang sudah tersusun, pola-pola 

permainan gong dapat diajarkan kepada siswa musik tanpa menghilangkan konteks 

budayanya. Pembelajaran ini dapat menumbuhkan kesadaran akan pentingnya pelestarian 

musik lokal, serta memperkenalkan cara berpikir musikal non-Barat yang berbasis 

komunitas. 

Lebih jauh lagi, transkripsi ini menjadi bukti konkret bahwa musik tradisional seperti 

Gong Timor dapat dianalisis dan diinterpretasikan secara akademis setara dengan repertoar 

musik dunia lainnya. Hal ini memperkuat posisi etnomusikologi sebagai jembatan antara 

pelestarian budaya dan pengembangan ilmu pengetahuan. Dengan mendokumentasikan dan 

mengajarkan Gong Timor dalam bentuk notasi, penelitian ini berkontribusi langsung pada 

upaya mempertahankan identitas musikal masyarakat Dawan di tengah arus globalisasi. 

Dari keseluruhan hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa struktur musikal Gong 

Timor bersifat siklik, poliritmik, dan dialogis, mencerminkan karakter masyarakat Dawan 

yang kolektif, spiritual, dan adaptif. Transkripsi “Gong Timor Insana” menjadi wujud 

konkret dari dokumentasi warisan takbenda yang sebelumnya hanya hidup dalam tradisi 

lisan. Analisis menunjukkan adanya hubungan erat antara struktur bunyi, fungsi sosial, dan 

nilai simbolik yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Musik Gong Timor, dengan 



 

38 

 

segala kompleksitasnya, adalah cermin dari tatanan sosial dan spiritual masyarakat yang 

melahirkannya—dan melalui proses transkripsi ini, warisan tersebut kini memperoleh 

bentuk yang dapat dipelajari, diajarkan, dan diwariskan kembali. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian mengenai Transkripsi Musikal Gong Timor pada Masyarakat Suku Dawan 

di Kabupaten Timor Tengah Utara menghasilkan pemahaman yang mendalam tentang 

keterkaitan antara struktur musikal, fungsi sosial, dan makna budaya dari salah satu warisan 

musik tradisional penting di wilayah Nusa Tenggara Timur. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa permainan Gong Timor bukan sekadar aktivitas musikal, melainkan representasi 

konkret dari sistem nilai, spiritualitas, dan relasi sosial masyarakat Dawan. Setiap pola 

ritmik, setiap gong, dan setiap resonansi bunyi mengandung makna simbolik yang 

menegaskan hubungan manusia dengan alam dan leluhur. 

Dari hasil transkripsi yang dilakukan terhadap repertoar Gong Timor Insana 

(Nansean), terungkap bahwa struktur musik Gong Timor bersifat poliritmik, siklik, dan 

heterofonik. Pola ritmik yang dimainkan secara berulang oleh empat gong utama—Kiko, 

Tolok, Ain’na, dan Ke’e—mewujudkan prinsip interlocking atau saling mengisi yang 

menjadi ciri khas musik Asia Tenggara. Dalam konteks ini, keindahan musik tidak terletak 

pada kerumitan harmoni atau melodi, melainkan pada keserempakan ritmis yang menuntut 

kebersamaan rasa antar pemain. Struktur musikal yang demikian memperlihatkan refleksi 

dari struktur sosial masyarakat Dawan yang egaliter dan berlandaskan gotong royong. 

Temuan penelitian juga menegaskan bahwa setiap gong dalam ansambel memiliki 

fungsi simbolik tersendiri: Kiko sebagai suara manusia muda dan semangat kehidupan; 

Tolok sebagai keseimbangan dan kekuatan; Ain’na sebagai kebijaksanaan dan ketenangan; 

dan Ke’e sebagai suara bumi dan leluhur yang menutup siklus kehidupan. Simbolisme ini 

menjadikan permainan gong bukan hanya ekspresi estetis, tetapi juga praktik spiritual yang 

memperkuat ikatan komunitas. Dengan demikian, musik Gong Timor berfungsi sebagai 

medium komunikasi sakral antara dunia manusia dan dunia roh, sekaligus sebagai sarana 

memperkokoh solidaritas sosial. 

Dari sisi ilmiah, penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan 

bidang etnomusikologi Indonesia, khususnya dalam aspek dokumentasi dan transkripsi 

musik tradisional. Notasi hasil transkripsi Gong Timor Insana merupakan data primer yang 

selama ini belum banyak tersedia. Dengan adanya notasi ini, analisis musik tradisi Timor 

dapat dilakukan lebih sistematis, baik dalam konteks komparatif antar-daerah maupun 

dalam pendidikan musik formal. Penelitian ini juga menawarkan pendekatan metodologis 

yang integratif antara analisis musikal dan pendekatan etnografis, sehingga hasil kajian tidak 

hanya menggambarkan struktur bunyi, tetapi juga konteks sosial dan nilai-nilai yang 

melingkupinya. 

Secara praktis, hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan sebagai sumber pembelajaran 

musik tradisi di sekolah maupun perguruan tinggi, khususnya pada mata kuliah analisis 

musik, etnomusikologi, dan pendidikan budaya lokal. Melalui pengenalan pola permainan 

gong secara notasional, peserta didik dapat memahami bahwa musik tradisional Indonesia 

memiliki sistem struktur yang kompleks dan logis, setara dengan sistem musik lain di dunia. 

Lebih jauh lagi, hasil transkripsi ini dapat dijadikan dasar dalam program pelatihan 

komunitas, festival budaya, serta kegiatan rekreasi edukatif yang menghidupkan kembali 

peran gong dalam kehidupan masyarakat. 

Dari perspektif pelestarian budaya, penelitian ini menegaskan pentingnya 

dokumentasi musik tradisional secara ilmiah sebagai bentuk konservasi warisan takbenda. 

Transkripsi musikal bukan hanya upaya teknis merekam bunyi, melainkan langkah strategis 



 

39 

 

untuk memastikan keberlanjutan tradisi di tengah perubahan zaman. Gong Timor, yang 

selama ini diwariskan secara oral, kini memiliki bentuk tertulis yang memungkinkan 

generasi muda belajar, meneliti, dan melestarikannya kembali. Hal ini menjadi contoh 

konkret bagaimana ilmu pengetahuan dapat bersinergi dengan tradisi untuk menjaga 

identitas budaya. 

Berdasarkan hasil penelitian ini, beberapa saran dapat diajukan. Pertama, perlu 

dilakukan penelitian lanjutan yang memperluas cakupan wilayah dan repertoar gong di 

berbagai kecamatan di Timor Tengah Utara untuk memperoleh pemetaan musikal yang 

lebih menyeluruh. Kedua, institusi pendidikan tinggi seni dan budaya di Nusa Tenggara 

Timur perlu mengintegrasikan hasil transkripsi Gong Timor ke dalam kurikulum 

pembelajaran sebagai bagian dari upaya pendidikan berbasis kearifan lokal. Ketiga, 

pemerintah daerah dan komunitas budaya dapat menjadikan hasil dokumentasi ini sebagai 

bahan dasar pengajuan Inventarisasi Warisan Budaya Takbenda (WBTb), sehingga Gong 

Timor memperoleh pengakuan resmi dan dukungan pelestarian yang berkelanjutan. 

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa pelestarian musik tradisi tidak dapat 

dilepaskan dari penghargaan terhadap nilai-nilai yang hidup di dalamnya. Gong Timor 

bukan hanya sekumpulan bunyi, melainkan suara identitas, sejarah, dan spiritualitas 

masyarakat Dawan. Melalui dokumentasi, transkripsi, dan pembelajaran yang 

berkelanjutan, diharapkan bunyi Gong Timor akan terus menggema sebagai simbol 

keberlanjutan budaya dan kebanggaan musikal masyarakat Timor Tengah Utara di masa 

mendatang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Anggoro, S. (2019). Pendekatan Etnomusikologi dalam Kajian Musik Tradisi Nusantara. 

Yogyakarta: ISI Press. 

Blothong, A. S. (2024). Musik Etnik di Era Modern: Inovasi dan Tradisi dalam Musik. Jakarta: 

Pusat Musik Nusantara. 

Budhiantho, M. H., & Dewantoro, G. (2013). The spectral and temporal description of Javanese 

gong kempul. Proceedings of Meetings on Acoustics, 19(1), 1–8. 

https://doi.org/10.1121/1.4800569 

Djami, A. (2017). Ritual dan Musik Tradisional di Timor Tengah Utara. Kupang: Balai Pelestarian 

Nilai Budaya NTT. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 

Hariswari, P., & Nahas, N. (2023). Eksplorasi nilai-nilai pendidikan karakter dalam musik tradisi 

Dawan. Jurnal Pendidikan Musik Nusantara, 5(2), 44–59. 

Hastanto, S. (2005). Musik Tradisi Nusantara. Jakarta: Deputi Bidang Seni dan Film Departemen 

Kebudayaan dan Pariwisata. 

Hastuti, K., & Mustafa, K. (2016). A method for automatic gamelan music composition. 

International Journal of Advanced Intelligent Informatics, 2(3), 176–183. 

https://doi.org/10.26555/ijain.v2i3.86 

Irawati, E. (2021). Strategi preservasi musik tradisional dengan pendekatan ekosistem musik. 

Widyadharma: Jurnal Seni dan Budaya, 15(1), 22–31. 

Kartomi, M. (1990). On Concepts and Classifications of Musical Instruments. Chicago: The 

University of Chicago Press. 

Koapaha, S. (2020). Musik dan Identitas Budaya di Timor. Kupang: Penerbit Lontar Timur. 

Merriam, A. P. (1964). The Anthropology of Music. Evanston, IL: Northwestern University Press. 

Mual, P. (2018). Musik dan kosmologi masyarakat Dawan. Jurnal Ilmu Budaya, 7(1), 35–48. 

Nahas, N. M. R. (2022). Transmisi budaya musikal pada masyarakat Dawan: Studi etnomusikologi. 

Jurnal Kajian Musik dan Budaya, 4(1), 15–28. 

Ningsih, D. U. (2022). Analisis Struktur Musik Tradisi Nusa Tenggara Timur. Jakarta: Universitas 

Negeri Jakarta Press. 



 

40 

 

Siki, Y. C. H., & Suprapto, Y. (2016). Transkripsi musik Gong Timor menggunakan Continuous 

Wavelet Transform (CWT). Jurnal Energi dan Manufaktur, 9(1), 55–61. 

https://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=1357666Siki, Y. C. H., & 

Mamulak, N. M. R. (2017). Time-frequency analysis on Gong Timor music using short-time 

Fourier transform and continuous wavelet transform. International Journal of Advanced 

Intelligent Informatics, 3(3), 146–153. https://doi.org/10.26555/ijain.v3i3.114 

Simanjuntak, E. (2020). Etnomusikologi: Teori dan Praktik. Bandung: Lubuk Agung. 

Sudirman, J. (2015). Musik Tradisional Indonesia: Kajian Estetika dan Fungsi Sosial. Yogyakarta: 

Pustaka Seni Nusantara. 

Sumaryanto, F. T. (2018). Etnomusikologi: Perspektif Budaya dan Pendidikan. Yogyakarta: UNY 

Press. 

Sutopo, H. B. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif: Dasar Teoretis dan Praktis. Surakarta: UNS 

Press. 

Wimbrayardi, W. (2019). Musik tradisi sebagai salah satu sumber pengembangan karya cipta. 

Jurnal Humaniora dan Seni, 7(2), 112–121. 


