
 

Inovasi dan Kreativitas dalam Ekonomi 
Vol 9, No 1, Januari, Hal 55-61 

55 

 

IMPLEMENTASI PRINSIP MAQASHID SYARIAH DALAM PRAKTIK 

KEUANGAN ISLAM MODERN (KIM): SEBUAH TRANSFORMASI 

DARI KEPATUHAN FORMAL MENUJU KESEJAHTERAAN 

SUBSTANTIF 
 

Parlindungan1,Mirzah Ikmaliyah2, Dhea Alpina Giawa3, Heru Kurniawan4, Ismail5 

Universitas Islam Sumatera Utara 

Email: parlindungann08@gmail.com1, mirzahikmaliyah22@gmail.com2,  dheaalpina@gmail.com3,  

hrukrwn6780@gmail.com4, ismail@fai.uisu.ac.id5  

 
Abstrak − Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi prinsip Maqashid Syariah dalam 

praktik Keuangan Islam Modern (KIM) serta mengidentifikasi tantangan dalam transformasi dari 

kepatuhan formal menuju kesejahteraan substantif. Menggunakan metode kualitatif melalui studi 

pustaka terhadap literatur nasional dan internasional terkini (2020–2025), penelitian ini 

mengeksplorasi isu-isu multidimensi seperti formalisme produk, kelemahan pengukuran kinerja 

berbasis Maqashid, serta keterbatasan tata kelola syariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

dominasi produk berbasis utang (debt-based) masih menjadi kendala utama dalam mewujudkan 

keadilan distributif dan kemaslahatan ekonomi. Sebagai solusi, penelitian ini mengusulkan Kerangka 

Standardisasi Metrik Maqashid (K-SMM) untuk menyempurnakan Maqashid Shariah Index (MSI) 

dengan mengintegrasikan indikator sosial-ekonomi global seperti Sustainable Development Goals 

(SDGs). Selain itu, dikembangkan model Dewan Pengawas Syariah (DPS) Strategis Independen guna 

memperkuat akuntabilitas syariah melalui audit dan pengawasan berbasis Maqashid. Penelitian ini 

juga mengajukan kerangka Maqashid-Fintech yang menautkan inovasi keuangan digital dengan 

tujuan keberlanjutan seperti Green Sukuk dan Qardh Hasan digital. Secara keseluruhan, hasil 

penelitian menegaskan perlunya reposisi KIM dari orientasi kepatuhan formal menuju paradigma 

Maqashid Compliance yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan keberlanjutan sosial 

ekonomi global.. 

Kata Kunci: Maqashid Syariah; Keuangan Islam Modern; Maqashid Shariah Index; Tata Kelola 

Syariah; Kesejahteraan Substantif. 

 

 

mailto:parlindungann08@gmail.com1
mailto:mirzahikmaliyah22@gmail.com2
mailto:dheaalpina@gmail.com3
mailto:hrukrwn6780@gmail.com4
mailto:Ismail@fai.uisu.ac.id5


 
 

56 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan Keuangan Islam Modern (KIM) menandai salah satu pencapaian 

ekonomi yang paling signifikan dalam sejarah kontemporer umat Islam. Dalam beberapa 

dekade, industri ini telah tumbuh menjadi pemain global dengan nilai aset melampaui 

triliunan dolar, mencakup berbagai sektor mulai dari perbankan, pasar modal, asuransi 

(takaful), hingga fintech syariah. Pertumbuhan ini didorong oleh prinsip fundamental 

Kepatuhan Syariah (Sharia Compliance), yaitu penjaminan bahwa seluruh aktivitas dan 

produk keuangan bebas dari elemen terlarang seperti riba, gharar, dan maysir (Fahmi, 2022). 

Institusi KIM secara aktif mengadaptasi instrumen modern seperti pembiayaan murabahah, 

ijarah, dan penerbitan sukuk sambil memastikan kesesuaian formal dengan fikih muamalah. 

Namun, di balik narasi keberhasilan kuantitatif ini, muncul kritik yang semakin 

menguat mengenai kualitas etis dan dampak sosial dari KIM. Kritikus berpendapat bahwa 

fokus yang berlebihan pada kepatuhan formal akad (kontrak) telah menyebabkan industri 

terjebak dalam formalisme kontrak (legal hila). Dalam banyak kasus, produk syariah hanya 

mengalami modifikasi struktural minimum, sehingga secara fungsional menyerupai produk 

konvensional. Misalnya, praktik murabahah yang seringkali didesain untuk menghasilkan 

tingkat pengembalian tetap yang terasosiasi dengan suku bunga pasar, membuat dimensi 

keadilan distributif (tujuan syariah) menjadi kabur (Aprilio, 2021). 

Fenomena ini, yang sering disebut sebagai "Kesenjangan Maqashid", menunjukkan 

bahwa keberadaan lembaga keuangan syariah belumlah cukup hanya untuk menyediakan 

alternatif produk. Ia harus mampu memberikan solusi substantif yang berorientasi pada 

tujuan tertinggi syariat Islam, yaitu Maqashid Syariah. Maqashid Syariah adalah kerangka 

filosofis yang menjamin terciptanya kemaslahatan (maslahah) dan kesejahteraan yang 

komprehensif bagi seluruh umat manusia. Tujuan ini melampaui sekadar legalitas formal dan 

menuntut institusi KIM untuk secara aktif memelihara lima kebutuhan primer (dharuriyyat): 

Hifzh al-Din (Agama), Hifzh al-Nafs (Jiwa), Hifzh al-'Aql (Akal), Hifzh al-Nasl 

(Keturunan), dan Hifzh al-Mal (Harta) (Algifari & Andrini, 2024). 

Dengan demikian, latar belakang penelitian ini adalah untuk menjembatani disparitas 

antara idealisme Maqashid Syariah yang menuntut keadilan, pemerataan, dan keberlanjutan, 

dengan praktik Keuangan Islam Modern yang seringkali terperangkap dalam pragmatisme 

pasar dan formalisme hukum, sehingga gagal memaksimalkan kontribusi sosialnya 

(Wahyuni & Nurhayati, 2021).  

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library 

research), yang bertujuan untuk menganalisis secara mendalam konsep dan implementasi 

prinsip Maqashid Syariah dalam praktik Keuangan Islam Modern (KIM). Metode ini dipilih 

karena permasalahan yang dikaji bersifat konseptual dan normatif, memerlukan penelaahan 

terhadap gagasan, teori, dan hasil penelitian sebelumnya guna membangun pemahaman yang 

komprehensif tentang transformasi paradigma dari kepatuhan formal menuju kesejahteraan 

substantif. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data sekunder yang diperoleh dari 

berbagai literatur ilmiah, seperti jurnal nasional dan internasional bereputasi, buku-buku 

akademik, laporan lembaga keuangan syariah, serta dokumen resmi dari regulator terkait. 

Literatur yang digunakan mencakup publikasi terkini dalam rentang tahun 2020–2025, agar 

hasil analisis tetap relevan dengan perkembangan terbaru dalam sistem keuangan Islam dan 

penerapan Maqashid Syariah di era digital. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan studi dokumentasi dan analisis tematik, 

yaitu mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dari literatur seperti formalisme 



 
 

57 

 

 

 

produk, pengukuran kinerja berbasis Maqashid Shariah Index (MSI), independensi Dewan 

Pengawas Syariah (DPS), serta keterkaitan Maqashid dengan agenda Sustainable 

Development Goals (SDGs). Setiap temuan dianalisis dengan membandingkan pandangan 

para ahli dan hasil penelitian empiris, untuk menemukan kesenjangan dan arah transformasi 

yang dibutuhkan dalam praktik KIM. 

Prosedur analisis data dilakukan melalui tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi literatur yang 

relevan dengan fokus penelitian. Penyajian data disusun secara sistematis untuk 

menunjukkan hubungan antara teori dan praktik. Selanjutnya, kesimpulan ditarik secara 

argumentatif dengan menekankan kontribusi Maqashid Syariah terhadap pencapaian 

keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan ekonomi. Dengan demikian, pendekatan ini 

mampu menghasilkan sintesis ilmiah yang valid dan bernilai strategis bagi pengembangan 

Keuangan Islam Modern berbasis Maqashid. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil kajian pustaka dan analisis kritis yang dilakukan dalam penelitian ini memberikan 

pemahaman mendalam mengenai bagaimana prinsip Maqashid Syariah telah 

diimplementasikan dalam Keuangan Islam Modern (KIM), serta tantangan yang terus 

dihadapi dalam transformasi dari kepatuhan formal menuju kesejahteraan substantif. 

Berdasarkan sintesis literatur, terdapat tiga temuan utama yang kemudian menjadi dasar 

pembahasan, yaitu: 

1) kecenderungan formalisme produk keuangan syariah berbasis utang yang masih 

dominan,  

2) keterbatasan alat ukur kinerja berbasis Maqashid yang bersifat seragam dan 

komprehensif, serta  

3) lemahnya tata kelola syariah terutama dari sisi independensi dan peran strategis Dewan 

Pengawas Syariah (DPS). Temuan-temuan ini memperkuat argumentasi bahwa transisi 

menuju Maqashid Compliance masih belum optimal dalam praktik industri keuangan 

syariah. 

1. Implementasi Maqashid Syariah dalam Produk Keuangan 

Industri keuangan Islam cenderung lebih fokus pada kepatuhan hukum terhadap akad-

akad yang diizinkan dalam fikih muamalah, seperti murabahah, ijarah, dan istishna’. Namun, 

mayoritas produk yang beredar masih berbasis utang (debt-based) yang menghasilkan margin 

mendekati konsep bunga di bank konvensional. Hal ini menimbulkan kritik karena secara 

substansi belum mencerminkan keadilan ekonomi dan distribusi risiko yang menjadi tujuan 

maqashid, khususnya dalam mewujudkan Iqamah al-‘Adl (keadilan). 

Di sisi lain, akad berbasis ekuitas seperti musyarakah dan mudharabah yang 

sesungguhnya lebih sesuai dengan prinsip berbagi risiko dan manfaat masih sangat terbatas 

penggunaannya. Faktor seperti risiko moral hazard, biaya pengawasan tinggi, dan tekanan 

regulasi terhadap stabilitas keuangan, menjadi alasan lembaga keuangan syariah mengambil 

jalan paling aman melalui skema jual beli yang direplikasi dari instrumen konvensional. 

Kondisi ini menyebabkan munculnya fenomena “legal hila”, yaitu strategi menghalalkan 

struktur kontrak tanpa mengubah substansi ekonomi. 

Jika prinsip maslahah dan keadilan menjadi dasar penilaian, maka keberhasilan KIM 

tidak dapat hanya diukur dari besarnya profit yang dihasilkan, tetapi sejauh mana industri 

memberikan dampak pada penurunan kemiskinan, peningkatan akses keuangan, dan 

keberlanjutan ekonomi masyarakat luas. Hal ini menunjukkan bahwa transformasi paradigma 

masih harus diperkuat untuk mengarahkan inovasi produk menuju value-based 

intermediation dan bukan sekadar pengganti terminologi dari praktik konvensional. 

2. Pengukuran Kinerja Berbasis Maqashid 



 
 

58 

 

 

 

Hasil kajian literatur menunjukkan adanya urgensi penerapan instrumen pengukuran 

yang mampu menilai kinerja keuangan syariah secara komprehensif. Selama ini, penilaian 

lebih banyak menggunakan indikator konvensional seperti ROA, ROE, dan rasio kesehatan 

pembiayaan. Meskipun telah ada Maqashid Shariah Index (MSI), masalah metodologis 

seperti subjektivitas pembobotan indikator serta keterbatasan ketersediaan data yang 

bersumber dari laporan ISR membuat hasil pengukuran masih belum seragam antar lembaga 

maupun negara. Oleh karena itu, penelitian ini mengusulkan penyempurnaan dalam bentuk 

Kerangka Standardisasi Metrik Maqashid (K-SMM) yang mengintegrasikan indikator sosial-

ekonomi yang diakui secara global seperti SDGs ke dalam evaluasi kinerja bank syariah. 

 Standarisasi ini akan memastikan bahwa penilaian terhadap keberhasilan KIM tidak 

lagi semata-mata fokus pada profitabilitas, tetapi juga memperhatikan kontribusi pada 

pemberdayaan masyarakat, pemerataan kesejahteraan, dan konservasi lingkungan sebagai 

bagian dari perluasan maqashid kontemporer (Hifzh al-Biah). 

Temuan analitis mengenai ketiadaan alat ukur kinerja holistik di KIM, yang masih 

dievaluasi primernya menggunakan rasio konvensional (ROA, ROE, NPF), mendasari hasil 

konseptual berupa usulan Kerangka Standardisasi Metrik Maqashid (K-SMM). 

K-SMM sebagai Solusi atas Kelemahan MSI: K-SMM diajukan sebagai 

penyempurnaan atas Maqashid Shariah Index (MSI) yang ada, yang selama ini dikritik 

karena masalah weighting (pembobotan) yang subjektif dan kurangnya keseragaman rasio. 

Kebaharuan K-SMM terletak pada: 

• Integrasi Metrik SDGs dan Dampak Sosial: K-SMM secara eksplisit mengintegrasikan 

standar pengukuran dampak sosial-ekonomi yang diakui global, khususnya metrik 

Sustainable Development Goals (SDGs), ke dalam perhitungan kinerja Maqashid. Ini 

mengatasi masalah validitas data dan subjektivitas, karena indikator Jalb al-Maslahah 

(Mencapai Kesejahteraan) dan Iqamah al-'Adl didefinisikan secara ketat dan terukur, 

misalnya melalui metrik inklusi keuangan (Goal 1: No Poverty), pembiayaan 

berkelanjutan (Goal 13: Climate Action), dan kesehatan (Goal 3: Good Health). 

• Standarisasi Indikator: Dengan mendefinisikan indikator berdasarkan standar dampak 

sosial, K-SMM meniadakan kelemahan yang muncul dari Islamic Social Reporting 

(ISR) yang bersifat sukarela dan tidak seragam. Hasil ini memastikan akuntabilitas sosial 

KIM yang terukur dan memadai, melampaui sekadar profitabilitas finansial. 

3. Reformasi Kelembagaan Model DPS Strategis Independen 

Kelemahan tata kelola syariah dan kurangnya independensi Dewan Pengawas Syariah 

(DPS)—di mana peran DPS sering tereduksi menjadi peninjau produk akhir yang diangkat 

dan digaji oleh manajemen yang diawasinya—diidentifikasi sebagai kendala utama dalam 

penegakan Maqashid. Sebagai hasilnya, penelitian ini menawarkan Model DPS Strategis 

Independen sebagai solusi kelembagaan. 

Transformasi Peran DPS: Model ini bertolak belakang dari peran konsultatif/formalistik 

semata dan menuntut DPS untuk: 

• Keterlibatan Strategis: DPS harus terlibat dalam perencanaan strategis di tingkat komite 

tertinggi, memastikan bahwa keputusan bisnis inti didasarkan pada maslahah jangka 

panjang, bukan hanya laba jangka pendek. 

• Mekanisme Audit Independen: Diperlukan pembentukan mekanisme audit Maqashid 

yang independen, yang memiliki kekuatan audit mendalam untuk menilai kinerja 

lembaga berdasarkan K-SMM, bukan hanya kepatuhan formal akad. 

• Independensi Struktural dan Finansial: Regulasi harus menjamin pemisahan finansial 

DPS dari manajemen perusahaan yang diawasi, guna mengurangi potensi conflict of 

interest. Model ini memperkuat kewenangan DPS untuk memastikan Maqashid 

Compliance berjalan secara substantif. 

4. Inovasi dan Relevansi Global Kerangka Maqashid-Fintech dan SDGs 



 
 

59 

 

 

 

Hasil temuan menunjukkan diskonteks antara KIM dan isu-isu global seperti green 

finance dan SDGs. Sebagai respons, penelitian ini mengembangkan kerangka konseptual 

yang menghubungkan Maqashid Syariah secara langsung dengan inovasi Fintech Syariah dan 

Green Finance. 

Maqashid sebagai Normative Blueprint untuk Inovasi Digital: Kerangka ini menjadikan 

Maqashid bukan sekadar filter, tetapi blueprint normatif untuk desain produk digital. 

• Pencapaian Hifzh al-Biah (Perlindungan Lingkungan): Inovasi diarahkan pada 

pengembangan Green Sukuk berbasis Maqashid, di mana dana yang dihimpun 

dialokasikan secara eksplisit untuk proyek energi terbarukan atau infrastruktur ramah 

lingkungan, yang secara langsung mendukung Goal 13 SDGs. 

• Pencapaian Hifzh al-Nafs (Perlindungan Jiwa/Kesejahteraan): Fintech Syariah didorong 

untuk fokus pada Fintech sosial berbasis Qardh Hasan (pinjaman tanpa bunga), yang 

dimanfaatkan untuk pembiayaan mikro produktif atau kesehatan, sehingga secara 

langsung mendukung inklusi keuangan dan Goal 1 dan Goal 3 SDGs, sekaligus 

menjawab tantangan kemiskinan dan ketidaksetaraan. 

Pembahasan dan Implikasi Transformasi 

Implikasi dari hasil ini bersifat mendasar. Analisis produk menegaskan bahwa tanpa 

perubahan fokus dari debt-based ke equity-based, KIM akan terus kehilangan relevansinya 

dalam mewujudkan keadilan distributif, dan akan tetap terjebak dalam imitasi struktural 

terhadap keuangan konvensional. Pengembangan K-SMM memberikan solusi metodologis 

yang memampukan industri untuk mengukur dan melaporkan dampak sosial dan etisnya 

secara kredibel. K-SMM memformalkan bahwa kesuksesan bank syariah tidak hanya diukur 

dari ROA/ROE, tetapi dari kontribusinya terhadap peningkatan maslahah ammah 

(kesejahteraan umum) dan pencapaian SDGs. 

Di sisi kelembagaan, Model DPS Strategis Independen adalah prasyarat untuk 

memastikan integritas dan keberlanjutan transformasi ini. Tanpa DPS yang kuat, independen, 

dan berorientasi strategis, inovasi produk baru dan implementasi K-SMM akan tetap rentan 

terhadap pragmatisme pasar dan kepentingan laba jangka pendek. Akhirnya, kerangka 

Maqashid-Fintech menunjukkan bahwa teknologi bukan hanya alat efisiensi, tetapi wahana 

untuk mencapai tujuan Maqashid secara lebih inklusif dan berkelanjutan, khususnya dalam 

mendukung perlindungan lingkungan (Hifzh al-Biah) dan kesejahteraan sosial (Hifzh al-

Nafs). 

Dengan mengadopsi tiga pilar hasil ini (rekayasa produk yang adil, metrik kinerja yang 

holistik, dan tata kelola yang independen), Keuangan Islam Modern dapat memenuhi janji 

filosofisnya, yaitu bertransformasi menjadi instrumen efektif untuk mencapai kesejahteraan 

universal dan keberlanjutan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa Keuangan Islam Modern (KIM) berada pada titik 

penting untuk beralih dari sekadar Kepatuhan Syariah Formal (Sharia Compliance) menuju 

Kepatuhan Maqashid Substantif (Maqashid Compliance). Fokus industri yang berlebihan 

pada kepatuhan formal akad, khususnya dalam produk debt-based seperti murabahah, telah 

menciptakan "Kesenjangan Maqashid", di mana produk secara fungsional menyerupai 

praktik konvensional dan gagal mewujudkan tujuan keadilan distributif (Iqamah al-'Adl) 

serta alokasi risiko yang sejati, yang merupakan inti dari Maqashid Syariah. 

Tiga temuan utama dan usulan konseptual yang disajikan bertujuan untuk 

menjembatani kesenjangan tersebut: 

1. Urgensi Rekayasa Produk Adil: Diperlukan perubahan paradigma dengan 

memprioritaskan instrumen berbasis bagi hasil (equity-based) (Musyarakah dan 

Mudharabah) sebagai core business, karena secara inheren lebih selaras dengan prinsip 



 
 

60 

 

 

 

berbagi risiko dan keuntungan (risk and profit sharing) yang vital untuk mewujudkan 

keadilan substantif. 

2. Kerangka Standardisasi Metrik Maqashid (K-SMM): Untuk mengatasi kelemahan 

pengukuran kinerja yang ada, diusulkan K-SMM. Kerangka ini menawarkan metodologi 

terstandarisasi yang secara eksplisit mengintegrasikan metrik Dampak Sosial dan Tujuan 

Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), menjadikan kinerja Maqashid—bukan hanya 

profitabilitas—sebagai tolok ukur utama kesuksesan institusi. 

3. Model Dewan Pengawas Syariah (DPS) Strategis Independen: Reformasi tata kelola 

menjadi prasyarat melalui implementasi Model DPS Strategis Independen. Model ini 

memperkuat DPS secara struktural dan finansial, mengubah perannya menjadi pengawas 

strategis yang memastikan Maqashid Compliance diintegrasikan sejak tahap 

perencanaan bisnis, bukan hanya peninjau kepatuhan formal di akhir proses. 

Secara fundamental, transformasi menuju Maqashid Compliance adalah kunci untuk 

memastikan relevansi dan integritas KIM dalam jangka panjang. Dengan memanfaatkan 

inovasi Fintech Syariah sebagai blueprint normatif untuk mencapai SDGs—termasuk Hifzh 

al-Biah (perlindungan lingkungan) melalui Green Sukuk dan Hifzh al-Nafs (kesejahteraan) 

melalui Qardh Hasan—KIM dapat mewujudkan janji filosofisnya sebagai sistem keuangan 

yang beretika, inklusif, dan berkontribusi nyata pada kesejahteraan universal (maslahah 

ammah).. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Algifari, M. A., & Andrini, R. (2024). Maqasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi Islam 

(Analisis Komprehensif dan Implementasi). Journal of Sharia Economics Scholar (JoSES), 

2(3). 

Ali, S., Ahmed, H., & Hassan, R. (2023). Maqasid al-Shariah and Sustainable Islamic Finance: A 

Conceptual and Empirical Review. Journal of Islamic Economics, Banking and Finance, 19(2), 

22–39. 

Aprilio, R. D. (2021). Maqasid Asy Syariah Dalam Keuangan Islam. Jurnal Ilmiah (Pendidikan 

Islam, Hukum Islam, Ekonomi Syari'ah Dan Sosial Budaya), 3(1). 

Auda, J. (2021). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. International Institute of Islamic 

Thought. 

Bedoui, H. E., & Mansour, W. (2020). Performance and Maqasid al-Shariah in Islamic Finance: A 

Theoretical Framework. ISRA International Journal of Islamic Finance, 12(3), 303–320. 

https://doi.org/10.1108/IJIF-08-2019-0137 

Fad, M. F. (2020). Kontekstualisasi Maqashid Shari'ah Dalam Sustainable Development Goals. 

Kontekstualisasi Maqashid Shari'ah Dalam Sustainable Development Goals.  

Fahmi, M. (2022). Implementasi Maqashid Syariah dalam Sistem Ekonomi Islam Modern. Jurnal 

Ekonomi dan Hukum Islam, 10(2), 105-116. 

Fattah, A. (2024). IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH DALAM EKOSISTEM EKONOMI 

DAN KEUANGAN SYARIAH DI INDONESIA: ANALISIS PENCAPAIAN 

KESEJAHTERAAN SOSIAL DAN EKONOMI BERKELANJUTAN. El-Iqthisady: Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah. 

Haneef, M. A., Pramanik, A. H., & Mohammed, M. O. (2020). Embedding Maqasid al-Shariah in 

Islamic Finance: Identification of Issues and Challenges. International Journal of Islamic and 

Middle Eastern Finance and Management, 13(1), 87–106. https://doi.org/10.1108/IMEFM-07-

2019-0279 

Jurnal IAIN Parepare. (2022). Perbadingan Indeks Maqashid Syariah pada Kinerja Perbankan. Jurnal 

Akuntansi, Ekonomi, dan Keuangan Islam, 1(2). 

Jurnal Lisyabab. (2022). Implementasi Metode Maqashid Syariah Index Terhadap Kinerja Perbankan 

Syariah. 

Jurnal UIR. (2025). Peran Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia dan Dewan Pengawas 

Syariah terhadap Impelementasi Akad Syariah di Perbankan. SYARIKAT: Jurnal Rumpun 

Ekonomi Syariah, 8(1). 



 
 

61 

 

 

 

Jurnal UM Surabaya. (2024). MAQASHID SYARIAH SEBAGAI KERANGKA KERJA UNTUK 

INOVASI PRODUK KEUANGAN NON BANK DALAM ERA DIGITAL. 

Jurnal UMJ. (2025). MAQASHID AL-SYARI'AH DALAM PROGRAM PEMBANGUNAN 

BERKELANJUTAN (SDGs). 

Khan, M. F., Shahzad, S. J. H., & Ali, S. (2021). Integrating Maqasid al-Shariah with ESG in Islamic 

Finance: Pathways toward Sustainable Development. Journal of Sustainable Finance & 

Investment, 11(6), 1143–1161. https://doi.org/10.1080/20430795.2020.1822845 

Kurrohman, T. (2020). PERAN DEWAN PENGAWAS SYARIAH DALAM PENCAPAIAN 

MAQASID SYARIAH PADA BANK SYARIAH. Ditemukan dalam hasil pencarian 

ResearchGate. 

Laldin, M. A., & Furqani, H. (2022). Revisiting Maqasid al-Shariah for Contemporary Islamic 

Finance. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 13(4), 551–566. 

https://doi.org/10.1108/JIABR-01-2021-0015 

Mohammed, M. O., Razak, D. A., & Taib, F. M. (2022). Revisiting the Maqasid Index for Islamic 

Banks: A New Measurement Approach. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 

8(1), 101–120. https://doi.org/10.21098/jimf.v8i1.1396 

Rahman, A., & Qoyum, A. (2024). Digital Transformation and Maqasid Shariah in Islamic Fintech. 

International Journal of Islamic Economics and Finance Studies, 10(1), 33–52. 

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Maqasid Al-Syariah Mendorong Keadilan Dan 

Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah: Islamic Studies Journal. 

Wahyuni, S., & Nurhayati, L. (2021). Pendekatan Maqashid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi 

Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7(1), 56-66. 


