Inovasi dan Kreativitas dalam Ekonomi
Vol 9, No 1, Januari, Hal 55-61

IMPLEMENTASI PRINSIP MAQASHID SYARIAH DALAM PRAKTIK
KEUANGAN ISLAM MODERN (KIM): SEBUAH TRANSFORMASI
DARI KEPATUHAN FORMAL MENUJU KESEJAHTERAAN
SUBSTANTIF

Parlindungan®,Mirzah Ikmaliyah?, Dhea Alpina Giawa®, Heru Kurniawan*, Ismail®
Universitas Islam Sumatera Utara
Email: parlindungann08@gmail.com?, mirzahikmaliyah22@gmail.com?, dheaalpina@gmail.com?,
hrukrwn6780@gmail.com*, ismail@fai.uisu.ac.id®

Abstrak — Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi prinsip Magashid Syariah dalam
praktik Keuangan Islam Modern (KIM) serta mengidentifikasi tantangan dalam transformasi dari
kepatuhan formal menuju kesejahteraan substantif. Menggunakan metode kualitatif melalui studi
pustaka terhadap literatur nasional dan internasional terkini (2020-2025), penelitian ini
mengeksplorasi isu-isu multidimensi seperti formalisme produk, kelemahan pengukuran kinerja
berbasis Magashid, serta keterbatasan tata kelola syariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
dominasi produk berbasis utang (debt-based) masih menjadi kendala utama dalam mewujudkan
keadilan distributif dan kemaslahatan ekonomi. Sebagai solusi, penelitian ini mengusulkan Kerangka
Standardisasi Metrik Magashid (K-SMM) untuk menyempurnakan Magashid Shariah Index (MSI)
dengan mengintegrasikan indikator sosial-ekonomi global seperti Sustainable Development Goals
(SDGsS). Selain itu, dikembangkan model Dewan Pengawas Syariah (DPS) Strategis Independen guna
memperkuat akuntabilitas syariah melalui audit dan pengawasan berbasis Magashid. Penelitian ini
juga mengajukan kerangka Magashid-Fintech yang menautkan inovasi keuangan digital dengan
tujuan keberlanjutan seperti Green Sukuk dan Qardh Hasan digital. Secara keseluruhan, hasil
penelitian menegaskan perlunya reposisi KIM dari orientasi kepatuhan formal menuju paradigma
Magashid Compliance yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan keberlanjutan sosial
ekonomi global..

Kata Kunci: Magashid Syariah; Keuangan Islam Modern; Magashid Shariah Index; Tata Kelola
Syariah; Kesejahteraan Substantif.

55


mailto:parlindungann08@gmail.com1
mailto:mirzahikmaliyah22@gmail.com2
mailto:dheaalpina@gmail.com3
mailto:hrukrwn6780@gmail.com4
mailto:Ismail@fai.uisu.ac.id5

PENDAHULUAN

Perkembangan Keuangan Islam Modern (KIM) menandai salah satu pencapaian
ekonomi yang paling signifikan dalam sejarah kontemporer umat Islam. Dalam beberapa
dekade, industri ini telah tumbuh menjadi pemain global dengan nilai aset melampaui
triliunan dolar, mencakup berbagai sektor mulai dari perbankan, pasar modal, asuransi
(takaful), hingga fintech syariah. Pertumbuhan ini didorong oleh prinsip fundamental
Kepatuhan Syariah (Sharia Compliance), yaitu penjaminan bahwa seluruh aktivitas dan
produk keuangan bebas dari elemen terlarang seperti riba, gharar, dan maysir (Fahmi, 2022).
Institusi KIM secara aktif mengadaptasi instrumen modern seperti pembiayaan murabahah,
ijarah, dan penerbitan sukuk sambil memastikan kesesuaian formal dengan fikih muamalah.

Namun, di balik narasi keberhasilan kuantitatif ini, muncul kritik yang semakin
menguat mengenai kualitas etis dan dampak sosial dari KIM. Kritikus berpendapat bahwa
fokus yang berlebihan pada kepatuhan formal akad (kontrak) telah menyebabkan industri
terjebak dalam formalisme kontrak (legal hila). Dalam banyak kasus, produk syariah hanya
mengalami modifikasi struktural minimum, sehingga secara fungsional menyerupai produk
konvensional. Misalnya, praktik murabahah yang seringkali didesain untuk menghasilkan
tingkat pengembalian tetap yang terasosiasi dengan suku bunga pasar, membuat dimensi
keadilan distributif (tujuan syariah) menjadi kabur (Aprilio, 2021).

Fenomena ini, yang sering disebut sebagai "Kesenjangan Magashid"”, menunjukkan
bahwa keberadaan lembaga keuangan syariah belumlah cukup hanya untuk menyediakan
alternatif produk. la harus mampu memberikan solusi substantif yang berorientasi pada
tujuan tertinggi syariat Islam, yaitu Magashid Syariah. Magashid Syariah adalah kerangka
filosofis yang menjamin terciptanya kemaslahatan (maslahah) dan kesejahteraan yang
komprehensif bagi seluruh umat manusia. Tujuan ini melampaui sekadar legalitas formal dan
menuntut institusi KIM untuk secara aktif memelihara lima kebutuhan primer (dharuriyyat):
Hifzh al-Din (Agama), Hifzh al-Nafs (Jiwa), Hifzh al-'Agl (Akal), Hifzh al-Nasl
(Keturunan), dan Hifzh al-Mal (Harta) (Algifari & Andrini, 2024).

Dengan demikian, latar belakang penelitian ini adalah untuk menjembatani disparitas
antara idealisme Magashid Syariah yang menuntut keadilan, pemerataan, dan keberlanjutan,
dengan praktik Keuangan Islam Modern yang seringkali terperangkap dalam pragmatisme
pasar dan formalisme hukum, sehingga gagal memaksimalkan kontribusi sosialnya
(Wahyuni & Nurhayati, 2021).

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library
research), yang bertujuan untuk menganalisis secara mendalam konsep dan implementasi
prinsip Magashid Syariah dalam praktik Keuangan Islam Modern (KIM). Metode ini dipilih
karena permasalahan yang dikaji bersifat konseptual dan normatif, memerlukan penelaahan
terhadap gagasan, teori, dan hasil penelitian sebelumnya guna membangun pemahaman yang
komprehensif tentang transformasi paradigma dari kepatuhan formal menuju kesejahteraan
substantif.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data sekunder yang diperoleh dari
berbagai literatur ilmiah, seperti jurnal nasional dan internasional bereputasi, buku-buku
akademik, laporan lembaga keuangan syariah, serta dokumen resmi dari regulator terkait.
Literatur yang digunakan mencakup publikasi terkini dalam rentang tahun 2020-2025, agar
hasil analisis tetap relevan dengan perkembangan terbaru dalam sistem keuangan Islam dan
penerapan Magashid Syariah di era digital.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan studi dokumentasi dan analisis tematik,
yaitu mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dari literatur seperti formalisme

56



produk, pengukuran kinerja berbasis Magashid Shariah Index (MSI), independensi Dewan
Pengawas Syariah (DPS), serta keterkaitan Magashid dengan agenda Sustainable
Development Goals (SDGs). Setiap temuan dianalisis dengan membandingkan pandangan
para ahli dan hasil penelitian empiris, untuk menemukan kesenjangan dan arah transformasi
yang dibutuhkan dalam praktik KIM.

Prosedur analisis data dilakukan melalui tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi literatur yang
relevan dengan fokus penelitian. Penyajian data disusun secara sistematis untuk
menunjukkan hubungan antara teori dan praktik. Selanjutnya, kesimpulan ditarik secara
argumentatif dengan menekankan kontribusi Magashid Syariah terhadap pencapaian
keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan ekonomi. Dengan demikian, pendekatan ini
mampu menghasilkan sintesis ilmiah yang valid dan bernilai strategis bagi pengembangan
Keuangan Islam Modern berbasis Magashid.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil kajian pustaka dan analisis kritis yang dilakukan dalam penelitian ini memberikan
pemahaman mendalam mengenai bagaimana prinsip Maqashid Syariah telah
diimplementasikan dalam Keuangan Islam Modern (KIM), serta tantangan yang terus
dihadapi dalam transformasi dari kepatuhan formal menuju kesejahteraan substantif.
Berdasarkan sintesis literatur, terdapat tiga temuan utama yang kemudian menjadi dasar
pembahasan, yaitu:

1) kecenderungan formalisme produk keuangan syariah berbasis utang yang masih
dominan,

2) keterbatasan alat ukur kinerja berbasis Magashid yang bersifat seragam dan
komprehensif, serta

3) lemahnya tata kelola syariah terutama dari sisi independensi dan peran strategis Dewan
Pengawas Syariah (DPS). Temuan-temuan ini memperkuat argumentasi bahwa transisi
menuju Magashid Compliance masih belum optimal dalam praktik industri keuangan
syariah.

1. Implementasi Magashid Syariah dalam Produk Keuangan

Industri keuangan Islam cenderung lebih fokus pada kepatuhan hukum terhadap akad-
akad yang diizinkan dalam fikih muamalah, seperti murabahah, ijarah, dan istishna’. Namun,
mayoritas produk yang beredar masih berbasis utang (debt-based) yang menghasilkan margin
mendekati konsep bunga di bank konvensional. Hal ini menimbulkan kritik karena secara
substansi belum mencerminkan keadilan ekonomi dan distribusi risiko yang menjadi tujuan
magashid, khususnya dalam mewujudkan Igamah al-Adl (keadilan).

Di sisi lain, akad berbasis ekuitas seperti musyarakah dan mudharabah yang
sesungguhnya lebih sesuai dengan prinsip berbagi risiko dan manfaat masih sangat terbatas
penggunaannya. Faktor seperti risiko moral hazard, biaya pengawasan tinggi, dan tekanan
regulasi terhadap stabilitas keuangan, menjadi alasan lembaga keuangan syariah mengambil
jalan paling aman melalui skema jual beli yang direplikasi dari instrumen konvensional.
Kondisi ini menyebabkan munculnya fenomena “legal hila”, yaitu strategi menghalalkan
struktur kontrak tanpa mengubah substansi ekonomi.

Jika prinsip maslahah dan keadilan menjadi dasar penilaian, maka keberhasilan KIM
tidak dapat hanya diukur dari besarnya profit yang dihasilkan, tetapi sejauh mana industri
memberikan dampak pada penurunan kemiskinan, peningkatan akses keuangan, dan
keberlanjutan ekonomi masyarakat luas. Hal ini menunjukkan bahwa transformasi paradigma
masih harus diperkuat untuk mengarahkan inovasi produk menuju value-based
intermediation dan bukan sekadar pengganti terminologi dari praktik konvensional.

2. Pengukuran Kinerja Berbasis Maqgashid

57



Hasil kajian literatur menunjukkan adanya urgensi penerapan instrumen pengukuran
yang mampu menilai kKinerja keuangan syariah secara komprehensif. Selama ini, penilaian
lebih banyak menggunakan indikator konvensional seperti ROA, ROE, dan rasio kesehatan
pembiayaan. Meskipun telah ada Maqashid Shariah Index (MSI), masalah metodologis
seperti subjektivitas pembobotan indikator serta keterbatasan ketersediaan data yang
bersumber dari laporan ISR membuat hasil pengukuran masih belum seragam antar lembaga
maupun negara. Oleh karena itu, penelitian ini mengusulkan penyempurnaan dalam bentuk
Kerangka Standardisasi Metrik Magashid (K-SMM) yang mengintegrasikan indikator sosial-
ekonomi yang diakui secara global seperti SDGs ke dalam evaluasi kinerja bank syariah.

Standarisasi ini akan memastikan bahwa penilaian terhadap keberhasilan KIM tidak
lagi semata-mata fokus pada profitabilitas, tetapi juga memperhatikan kontribusi pada
pemberdayaan masyarakat, pemerataan kesejahteraan, dan konservasi lingkungan sebagai
bagian dari perluasan magashid kontemporer (Hifzh al-Biah).

Temuan analitis mengenai ketiadaan alat ukur kinerja holistik di KIM, yang masih
dievaluasi primernya menggunakan rasio konvensional (ROA, ROE, NPF), mendasari hasil
konseptual berupa usulan Kerangka Standardisasi Metrik Magashid (K-SMM).

K-SMM sebagai Solusi atas Kelemahan MSI: K-SMM diajukan sebagai
penyempurnaan atas Magashid Shariah Index (MSI) yang ada, yang selama ini dikritik
karena masalah weighting (pembobotan) yang subjektif dan kurangnya keseragaman rasio.
Kebaharuan K-SMM terletak pada:

e Integrasi Metrik SDGs dan Dampak Sosial: K-SMM secara eksplisit mengintegrasikan
standar pengukuran dampak sosial-ekonomi yang diakui global, khususnya metrik
Sustainable Development Goals (SDGs), ke dalam perhitungan kinerja Magashid. Ini
mengatasi masalah validitas data dan subjektivitas, karena indikator Jalb al-Maslahah
(Mencapai Kesejahteraan) dan lgamah al-'Adl didefinisikan secara ketat dan terukur,
misalnya melalui metrik inklusi keuangan (Goal 1: No Poverty), pembiayaan
berkelanjutan (Goal 13: Climate Action), dan kesehatan (Goal 3: Good Health).

e Standarisasi Indikator: Dengan mendefinisikan indikator berdasarkan standar dampak
sosial, K-SMM meniadakan kelemahan yang muncul dari Islamic Social Reporting
(ISR) yang bersifat sukarela dan tidak seragam. Hasil ini memastikan akuntabilitas sosial
KIM yang terukur dan memadai, melampaui sekadar profitabilitas finansial.

3. Reformasi Kelembagaan Model DPS Strategis Independen

Kelemahan tata kelola syariah dan kurangnya independensi Dewan Pengawas Syariah
(DPS)—di mana peran DPS sering tereduksi menjadi peninjau produk akhir yang diangkat
dan digaji oleh manajemen yang diawasinya—diidentifikasi sebagai kendala utama dalam
penegakan Magashid. Sebagai hasilnya, penelitian ini menawarkan Model DPS Strategis
Independen sebagai solusi kelembagaan.

Transformasi Peran DPS: Model ini bertolak belakang dari peran konsultatif/formalistik
semata dan menuntut DPS untuk:

o Keterlibatan Strategis: DPS harus terlibat dalam perencanaan strategis di tingkat komite
tertinggi, memastikan bahwa keputusan bisnis inti didasarkan pada maslahah jangka
panjang, bukan hanya laba jangka pendek.

o Mekanisme Audit Independen: Diperlukan pembentukan mekanisme audit Magashid
yang independen, yang memiliki kekuatan audit mendalam untuk menilai kinerja
lembaga berdasarkan K-SMM, bukan hanya kepatuhan formal akad.

¢ Independensi Struktural dan Finansial: Regulasi harus menjamin pemisahan finansial
DPS dari manajemen perusahaan yang diawasi, guna mengurangi potensi conflict of
interest. Model ini memperkuat kewenangan DPS untuk memastikan Magashid
Compliance berjalan secara substantif.

4. Inovasi dan Relevansi Global Kerangka Magashid-Fintech dan SDGs

58



Hasil temuan menunjukkan diskonteks antara KIM dan isu-isu global seperti green
finance dan SDGs. Sebagai respons, penelitian ini mengembangkan kerangka konseptual
yang menghubungkan Magashid Syariah secara langsung dengan inovasi Fintech Syariah dan
Green Finance.

Magashid sebagai Normative Blueprint untuk Inovasi Digital: Kerangka ini menjadikan
Magashid bukan sekadar filter, tetapi blueprint normatif untuk desain produk digital.

e Pencapaian Hifzh al-Biah (Perlindungan Lingkungan): Inovasi diarahkan pada
pengembangan Green Sukuk berbasis Magashid, di mana dana yang dihimpun
dialokasikan secara eksplisit untuk proyek energi terbarukan atau infrastruktur ramah
lingkungan, yang secara langsung mendukung Goal 13 SDGs.

e Pencapaian Hifzh al-Nafs (Perlindungan Jiwa/Kesejahteraan): Fintech Syariah didorong
untuk fokus pada Fintech sosial berbasis Qardh Hasan (pinjaman tanpa bunga), yang
dimanfaatkan untuk pembiayaan mikro produktif atau kesehatan, sehingga secara
langsung mendukung inklusi keuangan dan Goal 1 dan Goal 3 SDGs, sekaligus
menjawab tantangan kemiskinan dan ketidaksetaraan.

Pembahasan dan Implikasi Transformasi

Implikasi dari hasil ini bersifat mendasar. Analisis produk menegaskan bahwa tanpa
perubahan fokus dari debt-based ke equity-based, KIM akan terus kehilangan relevansinya
dalam mewujudkan keadilan distributif, dan akan tetap terjebak dalam imitasi struktural
terhadap keuangan konvensional. Pengembangan K-SMM memberikan solusi metodologis
yang memampukan industri untuk mengukur dan melaporkan dampak sosial dan etisnya
secara kredibel. K-SMM memformalkan bahwa kesuksesan bank syariah tidak hanya diukur
dari ROA/ROE, tetapi dari kontribusinya terhadap peningkatan maslahah ammah
(kesejahteraan umum) dan pencapaian SDGs.

Di sisi kelembagaan, Model DPS Strategis Independen adalah prasyarat untuk
memastikan integritas dan keberlanjutan transformasi ini. Tanpa DPS yang kuat, independen,
dan berorientasi strategis, inovasi produk baru dan implementasi K-SMM akan tetap rentan
terhadap pragmatisme pasar dan kepentingan laba jangka pendek. Akhirnya, kerangka
Magashid-Fintech menunjukkan bahwa teknologi bukan hanya alat efisiensi, tetapi wahana
untuk mencapai tujuan Magashid secara lebih inklusif dan berkelanjutan, khususnya dalam
mendukung perlindungan lingkungan (Hifzh al-Biah) dan kesejahteraan sosial (Hifzh al-
Nafs).

Dengan mengadopsi tiga pilar hasil ini (rekayasa produk yang adil, metrik kinerja yang
holistik, dan tata kelola yang independen), Keuangan Islam Modern dapat memenuhi janji
filosofisnya, yaitu bertransformasi menjadi instrumen efektif untuk mencapai kesejahteraan
universal dan keberlanjutan.

KESIMPULAN
Penelitian ini menegaskan bahwa Keuangan Islam Modern (KIM) berada pada titik
penting untuk beralih dari sekadar Kepatuhan Syariah Formal (Sharia Compliance) menuju
Kepatuhan Magashid Substantif (Magashid Compliance). Fokus industri yang berlebihan
pada kepatuhan formal akad, khususnya dalam produk debt-based seperti murabahah, telah
menciptakan "Kesenjangan Maqgashid”, di mana produk secara fungsional menyerupai
praktik konvensional dan gagal mewujudkan tujuan keadilan distributif (Igamah al-'Adl)
serta alokasi risiko yang sejati, yang merupakan inti dari Magashid Syariah.
Tiga temuan utama dan usulan konseptual yang disajikan bertujuan untuk
menjembatani kesenjangan tersebut:
1. Urgensi Rekayasa Produk Adil: Diperlukan perubahan paradigma dengan
memprioritaskan instrumen berbasis bagi hasil (equity-based) (Musyarakah dan
Mudharabah) sebagai core business, karena secara inheren lebih selaras dengan prinsip

59



berbagi risiko dan keuntungan (risk and profit sharing) yang vital untuk mewujudkan
keadilan substantif.

2. Kerangka Standardisasi Metrik Magashid (K-SMM): Untuk mengatasi kelemahan
pengukuran kinerja yang ada, diusulkan K-SMM. Kerangka ini menawarkan metodologi
terstandarisasi yang secara eksplisit mengintegrasikan metrik Dampak Sosial dan Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), menjadikan kinerja Magashid—bukan hanya
profitabilitas—sebagai tolok ukur utama kesuksesan institusi.

3. Model Dewan Pengawas Syariah (DPS) Strategis Independen: Reformasi tata kelola
menjadi prasyarat melalui implementasi Model DPS Strategis Independen. Model ini
memperkuat DPS secara struktural dan finansial, mengubah perannya menjadi pengawas
strategis yang memastikan Magashid Compliance diintegrasikan sejak tahap
perencanaan bisnis, bukan hanya peninjau kepatuhan formal di akhir proses.

Secara fundamental, transformasi menuju Magashid Compliance adalah kunci untuk
memastikan relevansi dan integritas KIM dalam jangka panjang. Dengan memanfaatkan
inovasi Fintech Syariah sebagai blueprint normatif untuk mencapai SDGs—termasuk Hifzh
al-Biah (perlindungan lingkungan) melalui Green Sukuk dan Hifzh al-Nafs (kesejahteraan)
melalui Qardh Hasan—KIM dapat mewujudkan janji filosofisnya sebagai sistem keuangan
yang beretika, inklusif, dan berkontribusi nyata pada kesejahteraan universal (maslahah
ammabh)..

DAFTAR PUSTAKA

Algifari, M. A., & Andrini, R. (2024). Magasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi Islam
(Analisis Komprehensif dan Implementasi). Journal of Sharia Economics Scholar (JOSES),
2(3).

Ali, S., Ahmed, H., & Hassan, R. (2023). Magasid al-Shariah and Sustainable Islamic Finance: A
Conceptual and Empirical Review. Journal of Islamic Economics, Banking and Finance, 19(2),
22-39.

Aprilio, R. D. (2021). Magasid Asy Syariah Dalam Keuangan Islam. Jurnal lImiah (Pendidikan
Islam, Hukum Islam, Ekonomi Syari‘ah Dan Sosial Budaya), 3(1).

Auda, J. (2021). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. International Institute of Islamic
Thought.

Bedoui, H. E., & Mansour, W. (2020). Performance and Magasid al-Shariah in Islamic Finance: A
Theoretical Framework. ISRA International Journal of Islamic Finance, 12(3), 303-320.
https://doi.org/10.1108/1J1F-08-2019-0137

Fad, M. F. (2020). Kontekstualisasi Magashid Shari'ah Dalam Sustainable Development Goals.
Kontekstualisasi Magashid Shari‘ah Dalam Sustainable Development Goals.

Fahmi, M. (2022). Implementasi Magashid Syariah dalam Sistem Ekonomi Islam Modern. Jurnal
Ekonomi dan Hukum Islam, 10(2), 105-116.

Fattah, A. (2024). IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH DALAM EKOSISTEM EKONOMI
DAN KEUANGAN SYARIAH DI INDONESIA: ANALISIS PENCAPAIAN
KESEJAHTERAAN SOSIAL DAN EKONOMI BERKELANJUTAN. El-Igthisady: Jurnal
Hukum Ekonomi Syariah.

Haneef, M. A, Pramanik, A. H., & Mohammed, M. O. (2020). Embedding Magasid al-Shariah in
Islamic Finance: ldentification of Issues and Challenges. International Journal of Islamic and
Middle Eastern Finance and Management, 13(1), 87-106. https://doi.org/10.1108/IMEFM-07-
2019-0279

Jurnal 1AIN Parepare. (2022). Perbadingan Indeks Magashid Syariah pada Kinerja Perbankan. Jurnal
Akuntansi, Ekonomi, dan Keuangan Islam, 1(2).

Jurnal Lisyabab. (2022). Implementasi Metode Magashid Syariah Index Terhadap Kinerja Perbankan
Syariah.

Jurnal UIR. (2025). Peran Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia dan Dewan Pengawas
Syariah terhadap Impelementasi Akad Syariah di Perbankan. SYARIKAT: Jurnal Rumpun
Ekonomi Syariah, 8(1).

60



Jurnal UM Surabaya. (2024). MAQASHID SYARIAH SEBAGAI KERANGKA KERJA UNTUK
INOVASI PRODUK KEUANGAN NON BANK DALAM ERA DIGITAL.

Jurnal UMJ. (2025). MAQASHID AL-SYARI'AH DALAM PROGRAM PEMBANGUNAN
BERKELANJUTAN (SDGs).

Khan, M. F., Shahzad, S. J. H., & Ali, S. (2021). Integrating Magasid al-Shariah with ESG in Islamic
Finance: Pathways toward Sustainable Development. Journal of Sustainable Finance &
Investment, 11(6), 1143-1161. https://doi.org/10.1080/20430795.2020.1822845

Kurrohman, T. (2020). PERAN DEWAN PENGAWAS SYARIAH DALAM PENCAPAIAN
MAQASID SYARIAH PADA BANK SYARIAH. Ditemukan dalam hasil pencarian
ResearchGate.

Laldin, M. A., & Furgani, H. (2022). Revisiting Magasid al-Shariah for Contemporary Islamic
Finance. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 13(4), 551-566.
https://doi.org/10.1108/JIABR-01-2021-0015

Mohammed, M. O., Razak, D. A., & Taib, F. M. (2022). Revisiting the Magasid Index for Islamic
Banks: A New Measurement Approach. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance,
8(1), 101-120. https://doi.org/10.21098/jimf.v8i1.1396

Rahman, A., & Qoyum, A. (2024). Digital Transformation and Magasid Shariah in Islamic Fintech.
International Journal of Islamic Economics and Finance Studies, 10(1), 33-52.

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Magasid Al-Syariah Mendorong Keadilan Dan
Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah: Islamic Studies Journal.

Wahyuni, S., & Nurhayati, L. (2021). Pendekatan Magashid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi
Islam. Jurnal limiah Ekonomi Islam, 7(1), 56-66.

61



